

# माण्डूक्योपनिषद् गौडपादीयकारिका, शाङ्करभाष्य

गौडपादीयकारिका, शाङ्करभाष्य तथा हिन्दी अनुवाद सहित

## प्रकाशक—गोविन्दभवन-कार्यालय, गीताप्रेस, गोरखपुर

सं० १९९३ से २०५० तक सं० २०५२ सोलहवाँ संस्करण ७५,२५० ५,००० योग ८०,२५०

मूल्य-पन्द्रह रुपये

मुद्रक—गीताप्रेस, गोरखपुर—२७३००५ दूरभाष—३३४७२१

# मूमिका

····

माण्ड्रक्योपनिषद् अथर्ववेदीय ब्राह्मणभागके अन्तर्गत है। इसमें कुल वारह मन्त्र हैं। कलेवरकी दृष्टिसे पहली द्रा उपनिषदों यह सवसे छोटी है। किन्तु इसका महत्त्व किसीसे कम नहीं है। भगवान् गौडपादाचार्यने इसपर कारिकाएँ लिखकर इसका महत्त्व और भी वढ़ा दिया है। कारिका और शांकरभाष्यके सहित यह उपनिषद् अद्वैतसिद्धान्तरसिकों के लिये परम आदरणीया हो गयी है। गौडपादीय कारिकाओं को अद्वैतसिद्धान्तका प्रथम निवन्ध कहा जा सकता है। इसी ग्रन्थरत्नके आधारपर भगवान् शंकराचार्यने अद्वैतमिद्धान्त भगवादि है, किन्तु उसे जो साम्प्रदायिक मतवादका रूप प्राप्त हुआ है उसका प्रधान श्रेय आचार्यप्रवर भगवान् शक्करको है और उसका मूल ग्रन्थ गौडपादीय कारिका है।

कारिकाकार भगवान् गौडपादाचार्यके जीवन तथा जीवन-कालके विषयमें विशेष विवरण नहीं दिया जा सकता। बँगलामें 'वेदान्तद्र्शनेर इतिहास' के लेखक खामी श्रीप्रक्षानानन्द्जी सरस्वतीने उन्हें गौडदेशीय (बंगाली) बतलाया है। इस विषयमें वहाँ नैष्कर्र्य-सिद्धिकार भगवान् सुरेश्वराचार्यका यह श्रोक प्रमाणक्रपसे उद्धृत किया गया है—

> प्वं गौडेद्रीविडेर्नः पूज्यैरर्थः प्रभाषितः। अज्ञानमात्रोपाधिः सन्नहमादिदगीश्वरः॥\*

> > (8188)

<sup>\*</sup> इस प्रकार जो साक्षात् भगवान् ही अज्ञानोपाधिक होकर अहंकारादि-का साक्षी ( जींव ) हुआ है उस परमार्थ तत्त्वका हमारे पूजनीय गौडदेशीय और द्रविडदेशीय आचार्योंने वर्णन किया है। [ यहाँ गौडदेशीय आचार्य श्रीगौडपाद।चार्यको कहा है और द्रविडदेशीय श्रीशङ्कराचार्यजीको ]।

श्रीगौडपादाचार्य भी संन्यासी ही थे। उनके शिष्य श्री-गोविन्दपादाचार्य थे और गोविन्दपादाचार्यके शिष्य भगवान् शङ्कराचार्य थे। शाङ्करसम्प्रदायमें जो आचार्यवन्दनात्मक मंगला-चरण प्रसिद्ध है उसमें आरम्भसे लेकर श्रीपद्मपादाचार्य आदि भगवान् शङ्करके शिष्योंपर्यन्त इस सम्प्रदायके आचार्योंकी शिष्य-परम्परा इस प्रकार वतलायी है—

नारायणं पद्मभवं विसष्ठं शक्ति च तत्पुत्रपराशरं च। व्यासं शुकं गौडपदं महान्तं गोविन्दयोगीन्द्रमथास्य शिष्यम् ॥ श्रीशङ्कराचार्यमथास्य पद्मपादञ्च हस्तामछकं च शिष्यम्। तं त्रोटकं वार्तिककारमन्यानस्मद्गुरून्सन्ततमानतोऽस्मि ॥ \*

इससे विदित होता है कि श्रीगौडपादाचार्य भगवान् शुकदेव-जीके शिष्य थे।

भगवान् गौडपादाचार्यके ग्रन्थों में उनकी कारिकाएँ जगत्मसिद्ध हैं। उनका एक ग्रन्थ श्रीउत्तरगीताका भाष्य भी है, जो वाणी-विलास प्रेस श्रीरंगम्से प्रकाशित हुआ है। उस भाष्यसे उनका महान् योगी होना सिद्ध होता है। इनके सिवा उनका रचा हुआ एक सांख्यकारिकाओं का भाष्य भी प्रसिद्ध है। परन्तु वह उनका रचा है या नहीं—इस विषयमें विद्वानों का मतभेद है। अस्तु, हमें तो इस समय उनकी कारिकाओं पर ही कुछ विचार करना है।

कारिकाओं की रचना वड़ी ही उदात्त और मर्मस्पर्शानी है। उनकी गणना संसारके सर्वोत्कृष्ट साहित्यमें हो सकती है। यह तो ऊपर कहा ही जा चुका है कि वे अद्वैतसिद्धान्तकी आधारशिला हैं। जिस प्रकार श्रीमद्भगवद्गीताके विषयमें यह प्रसिद्ध है कि 'गीता सुगीता कर्तव्या किमन्यच्छास्त्रविस्तरैः' उसी प्रकार अद्वैत-वोधके लिये यह दृदतापूर्वक कहा जा सकता है कि एकमात्र इस प्रन्थरत्नका सावधानतापूर्वक किया हुआ अनुशीलन ही पर्याप्त हो सकता है। इसमें साधन, सिद्धान्त, परमतनिराकरण और स्वमत-

श्राङ्करसम्प्रदायमें शास्त्राध्ययनसे पूर्व आचार्य और शिष्यगण इस मंगलाचरणका उचारण किया करते हैं।

संस्थापन-सभीका शास्त्रसम्मत सयुक्तिक वर्णन किया गया है। यह एक ही प्रन्थ मुमुक्षुओंको परमपदकी प्राप्ति करा सकता है।

इस प्रन्थमें चार प्रकरण हैं। उनमें क्रमशः २९, ३८, ४८ और १०० इस प्रकार कुछ २१५ कारिकाएँ हैं। पहछा आगमप्रकरण है। इसमें सम्पूर्ण माण्ड्रक्योपनिषद् और उसकी व्याक्याभूत कारिकाओं के सिवा जगदुत्पत्तिके अनेकों प्रयोजनोंका वर्णन करके उनका खणीन किया गया है। कोई भगवान्की इच्छामात्रको सृष्टिमें हेतु मार्थत हैं, कोई काछसे भूतोंकी उत्पत्ति मानते हैं, कोई भोगके छिये सृष्टि स्वीकार करते हैं और कोई क्रीडाके छिये जगत्की उत्पत्ति मानते हैं। इन सय पश्लोंको अस्वीकार करते हुए भगवान् कारिकाकार कहते हैं—'देवस्येप स्वभावोऽयमाप्तकामस्य का स्पृहा' (११९) अर्थात् पूर्णकाम भगवान्को सृष्टिका कोई प्रयोजन नहीं है; यह तो उनका स्वभाव ही है। अतः यह जो कुछ प्रपञ्च है विना हुआ ही भास रहा है। परमार्थदिश्योंका इसके प्रति आदर नहीं होता।

माण्ड्रक्योपनिषद्में ओंकारकी तीन मात्रा अ उ म के द्वारा स्थूल, सूक्ष्म और कारण दारीरके अभिमानी विश्व, तैजस और प्राज्ञ-का वर्णन करते हुए उनका समिए-अभिमानी वैश्वानर, हिरण्यगर्भ एवं ईश्वरके साथ अभेद किया गया है। इनकी अभिब्यक्तिकी अवस्थाएँ क्रमशः जात्रत्, खप्त और सुषुप्ति हैं तथा इनके भोग स्थूल सूक्ष्म और आनन्द हैं। जाग्रत् अवस्थामें जीव दक्षिण नेत्रमें रहता है, समावस्थामें कण्ठमें और सुषुप्तिके समय हदयमें रहता है। इसीका नाम प्रपञ्च है। परमार्थतत्त्व इस सबसे विलक्षण, इसमें अनुगत तथा इसका अघिष्ठान और साक्षी है । उसे ऑकारके चतुर्थ-पाद अमात्र तुरीयात्मरूपसे वर्णन किया गया है। कोई भी भ्रम विना अधिष्ठानके नहीं हो सकता; अतः इस प्रपञ्चश्रमका भी कोई अधिष्ठान होना चाहिये। वह अधिष्ठान तुरीय ही है। तुरीय नित्य, शुद्ध, ज्ञानसरूप, सर्वात्मा और सर्वसाक्षी है। वह प्रकाशसरूप है; उसमें अन्ययात्रहणरूप सम और तत्त्वः प्रहणरूप सुषुप्तिका सर्वथा अभाव है। जिस समय अनादिमायासे सोया हुआ जीव जगता है उसो समय उसे इस अजन्मा तथा खप्त और निदासे रहित अद्वैत-

तस्वका बोध होता है। इसी बातको आचार्यप्रवर गौडपाद इस प्रकार कहते हैं—

अनादिमायया सुप्तो यदा जीवः प्रबुध्यते । अजमनिद्रमस्त्रप्रमद्दैतं बुध्यते तदा॥

(१1१६)

इस प्रकार आगमप्रकरणमें वस्तुका निर्देश कर जीव और ब्रह्म-की एकता तथा प्रपञ्चका मायामयत्व प्रतिपादित करते हुए चैतथ्य-प्रकरणमें उसीको युक्ति और उपपत्तिपूर्वक पुष्ट किया है। वहाँ सबसे पहले स्वप्रदश्यका मिध्यात्व प्रतिपादन किया है, क्योंकि खप्तकी उपलब्ध देहके भीतर किसी नाडीविशेषमें होती है, जिसमें स्थानामावके कारण पर्वत और हाथी आदिका होना सर्वथा असम्भव है। स्वप्नावस्थामें जीव देहसे बाहर जाकर खाप्र पदार्थोंको देखता हो-यह भी सम्भव नहीं है, क्योंकि एक क्षणमें ही सैकड़ों योजन दुरके पदार्थ दिखायी देने लगते हैं और उस अवस्थामें जिन व्यक्तियों-से वह मिलता है, जाग जानेपर वे ऐसा नहीं कहते कि हमने तुम्हें देखा था। इसी प्रकार तरह-तरहकी युक्तियोंसे स्वप्नका मिध्यात्व सिद्धकर उससे दृश्यत्वमें समानता होनेके कारण जाग्रत्कालीन दृश्यका भी मिध्यात्व प्रतिपादन किया है। वहाँ यह वतलाया गया है कि जिस प्रकार स्वप्नावस्थामें चित्तमें कल्पना किये हुए पदार्थ असत्य और वाहर देखे जानेवाले पदार्थ सत्य जान पड़ते हैं किन्त वस्तुतः वे दोनों ही असत्य हैं उसी प्रकार जाग्रदवस्थामें भी मानसिक और इन्द्रिंयग्राह्य दोनों ही प्रकारके पदार्थ असत्य हैं। इस प्रकार जायत और खप्र दोनों ही अवस्थाओंका मिध्यात्व सिद्ध होनेपर यह प्रश्न होता है कि इन चित्तपरिकल्पित और वाह्य दृश्यों-को देखता कौन है ? इसके उत्तरमें कारिकाकार कहते हैं—

> कल्पयत्यात्मनात्मानमात्मा देवः खमायया । स एव बुध्यते भेदानिति वेदान्तनिश्चयः ॥

> > (२1१२)

इस प्रकार भगवान् गौडपादाचार्यके मतमें प्रपञ्चकी प्रतीति मायाके ही कारण है। मायाकी महिमासे ही आत्मदेव अञ्चक वासनारूपसे स्थित भेदसमूहको व्यक्त करता है। यह माया न सत् है न असत् है और न सदसत् है; न भिन्न है न अभिन्न है और न भिन्नाभिन्न है; यह न सावयव है न निरवयव है और न उभयरूप है। बस्तुतः स्टूप-विस्मृति ही माया है; अतः स्टूपज्ञानसे ही उसकी निवृत्ति होती है। जिस प्रकार मन्द अन्धकारमें रज्जुतत्त्वका निश्चय न होनेपर उसमें सर्प, धारा, भूच्छिद्र आदि अनेक प्रकारके विकल्प हो जाते हैं किन्तु रज्जुका ज्ञान होनेपर एकमात्र रज्जु ही रह जाती है उसी प्रकार मायामोहित जीवको ही भेदप्रभुक्षी भ्रान्ति हो रही है; मायाका पर्दा हटते ही एकमात्र अखण्ड अहैत वस्तु ही अविश्वष्ट रह जाती है।

इसके आगे आचार्यने प्राणात्मवाद, भृतात्मवाद, गुणात्मवाद, तत्त्वात्मवाद, पादात्मवाद, विषयात्मवाद, लोकात्मवाद, देवात्मवाद, वेदात्मवाद और यज्ञात्मवाद आदि अनेकों मतवादोंका उल्लेख किया है। वहाँ वे कहते हैं कि लोकमें गुरु जिसको जिस भावकी शिक्षा दे देते हैं वह तन्मय भावसे उसी भावका आग्रह करने लगता है और अन्तमें उसे उसी भावकी प्राप्ति हो जाती है; किन्तु जो इन विभिन्न भावोंसे लक्षित इनके अधिष्ठानभूत अद्वितीय आत्मतत्त्वको जानता है वह निःशङ्क होकर वेदार्थकी कल्पना कर सकता है, अर्थात् इन सब भावोंकी संगति लगा सकता है। वस्तुतः तो जैसे खम, माया और गन्धर्वनगर होते हैं वैसा ही विज्ञजन इन प्रपञ्चको देखते हैं। तो फिर परमार्थ क्या है ? इसका उत्तर आचार्यने इस कारिकासे दिया है—

न निरोधो न चोत्पत्तिर्न बद्धो न च साधकः। न मुमुक्षुर्न वै मुक्त इत्येषा परमार्थता॥

(२1३२)

तात्पर्य यह है कि एक अखण्ड चिद्घन वस्तुको छोड़कर उत्पत्ति,प्रलय, वद्ध, साधक, मुमुश्च और मुक्त किसी भी प्रकारका व्यवहार नहीं है। यह तत्त्व अत्यन्त दुर्दर्श है, क्योंकि निरन्तर व्यवहारमें ही रहनेवाले व्यावहारिक जीवकी दृष्टि इस व्यवहारातीत वस्तुतक पहुँचनी वहुत ही कठिन है। जिन वेदके पारगामी मुनि- जनोंके राग, भय और क्रोधादि विकार सर्वथा निवृत्त हो गये हैं उन्हींको इस प्रपञ्चातीत अद्धय पदका बोध होता है। इसका बोध हो जानेपर वह महात्मा सर्वथा निर्द्धन्द्व और निर्भय हो जाता है तथा स्तुति; नमस्कार और स्वधाकारादि व्यवहार कोटिसे ऊँचा उठकर वह देह और आत्मामें ही विश्राम करनेवाला एवं यहच्छालाभ-सन्तुष्ट हो जाता है। फिर वाहर-भीतर इसी तत्त्वको ओतप्रोत देख वह तत्त्वमय हो जानेसे उसीमें रमण करता हुआ कभी तत्त्वच्युत नहीं होता।

इस प्रकार वैतथ्यप्रकरणमें युक्तिपूर्वक द्वैताभावका प्रति-पादन कर फिरआगमप्रकरणमें शास्त्रप्रमाणसे सिद्ध हुए अद्वैततत्त्व-को युक्तिद्वारा सिद्ध करनेके छिये अद्वैतप्रकरणका आरम्भ किया गया है। वहाँ आरम्भमें ही यह वतलाया गया है कि 'मेरा उपास्य अन्य है और मैं अन्य हूँ, इस प्रकारका उपासनाथित धर्म जातब्रह्म (कार्यब्रह्म) में है; किन्त उत्पत्तिसे पूर्व यह सारा जगत् अजन्मा ब्रह्म ही है। अतः कार्यब्रह्मपरायण होनेके कारण यह उपासक कृपण ही है। केनोपनिषद्में भी कई पर्यायोंमें मन वाणी और प्राणादिके साक्षीको ही ब्रह्म वतलाकर 'नेदं यदिदमुपासते' इस वाक्यसे उपास्यका अब्रह्मत्व प्रतिपादन किया गया है। इस प्रकार कार्पण्यका निर्देश कर 'अजातिसमतां गतम्' अर्थात् समभावमें स्थित अजाति-अजन्मा वस्तु ही अकार्पण्य है-ऐसा कहा है। इसके पश्चात् घटाकाशादिके दृष्टान्तसे औपाधिक भेदका उल्लेख करते हुए आकाशस्थानीय आत्मतत्त्वकी अनुत्पत्ति और असंगताका प्रतिपादन किया है। वहाँ यह वतलाया है कि जिस प्रकार एक घटाकाशके धूम और धूलि आदिसे व्याप्त होनेपर अन्य समस्त घटाकाश उससे विकृत नहीं होते उसी प्रकार एक जीवके सुख-दुःखसे समस्त जीव सुखी या दुःखी नहीं होते; और वस्तुतः तो धूळि आदिसे आकाशका संसर्ग ही नहीं होता। इसी प्रकार आत्मा-का भी सुख-दुःखादिसे कभी सम्पर्क नहीं होता। जीवके मरण, उत्पत्ति, गमन, आगमन और स्थिति आदिसे भी आत्मामें कोई विलक्षणता नहीं होती; क्योंकि सारे संघात खप्तके समान आत्माकी

मायासे ही कल्पित हैं। अतः आत्मा एक, अखण्ड, अजन्मा और निर्लेप है, इसीसे 'एकमेचाद्वितीयम' 'इदं सर्व यदयमात्मा' तथा 'द्वितीयाद्वे भयं भवति' 'उदरमन्तरं कुरुते अथ तस्य भयं भवति' आदि श्रुतियोंसे अभेद दृष्टिकी प्रशंसा और भेददृष्टिकी निन्दा की गयी है। छान्दोग्योपनिषदमें मृत्तिका-घट, अग्नि-विस्फुलिंग और लोह-नखनिकुन्तनादि द्यान्तोंसे जो स्प्रिका वर्णन किया गया है वह जिज्ञासकी वृद्धिमें प्रपञ्चका ब्रह्मके साथ अभेद विठानेके लिये है: वस्तुतः प्रपञ्चभेद सिद्ध करनेके लिये नहीं है। अतः सिद्धान्त यही है कि जो कुछ भेद है वह व्यवहारदृष्टिसे है, परमार्थतः उसकी गन्घ भी नहीं है। यदि वास्तविक भेद माना जाय तो परमार्थतत्त्व उत्पत्तिशील सिद्ध होगा और इस प्रकार परिणामी होनेके कारण वह नित्य नहीं हो सकता। इसके सिवा यदि विचार किया जांय तो न तो सद्रस्तुका जन्म हो सकता है और न असत्का ही, क्यों-कि जो है ही उसका जन्म क्या होगा और जो शशश्रुङ्गके समान असत् है उसकी भी कैसे उत्पत्ति हो सकती है। अतः यह सारा द्वेत मनोदृश्यमात्र है मनके अमनीभावको प्राप्त होते ही द्वेतकी तनिक भी उपलब्धि नहीं होती।

इस प्रकार आत्मसत्यका वोध होनेपर जिस समय चित्त संकल्प नहीं करता उसी समय मन अमनस्ताको प्राप्त हो जाता है। उसका यह अप्रह निरोधजनित नहीं होता विलक्ष प्राह्म वस्तुका अभाव होनेके कारण होता है। इसीको ब्रह्माकारवृत्ति या वृत्ति-व्याप्ति भी कहते हैं। उस अवस्थाका कारिकाकारने तैंतीससे लेकर अड़तीसवीं कारिकातक बड़ा ही मार्मिक वर्णन किया है। यही वोध-स्थिति है, इसीके लिये जिज्ञासुका सारा प्रयत्न होता है और इसी स्थितिको प्राप्त होनेपर मनुष्य कृतकृत्य होता है। कारिकाकारने इसे 'अस्पर्शयोग' कहा है। इस अभयस्थितिसे अन्य योगिजन भय मानते हैं क्योंकि यहाँ अहंकारका अल्यन्ताभाव होनेके कारण उन्हें आत्मनांश दिखायी देता है। यह योग केवल उत्तम अधिकारियोंके लिये है, जिनका इसमें प्रवेश नहीं है उनकी अभयस्थिति दुःखक्ष्य, वोध और अक्षयशान्ति मनोनिग्रहके अधीन हैं। बह मनोनिग्रह भी बहें धीर-वीरका काम है उसके लिये अत्यन्त उत्साह, अनवरत अध्यवसाय और परम धेर्यकी आवश्यकता है। उसमें नाना प्रकारके विम्न आते हैं। भगवान् कारिकाकारने वयालीससे लेकर पैतालीसवीं कारिकातक उन विम्नोंकी निवृत्तिके उपाय वतलाये हैं। उनके अनुसार साधन करते-करते जब चित्त निरुद्ध हो जाता है तो वोध-का उदय होता है। उस स्थितिका वर्णन आचार्यने इलोक ४६ और ४७ में किया है। इस प्रकार अहैततत्त्व और उसकी उपलिधके साधनोंका विवेचन कर उन्होंने निम्नलिखित इलोकसे इस प्रकरणका उपसंहार करते हुए अपना सिद्धान्त स्थापित किया है—

न कश्चिजायते जीवः सम्भवोऽस्य न विद्यते । एतत्तदुत्तमं सत्यं यत्र किंचिन जायते ॥

(3186)

इसके पश्चात् अलातशान्ति नामक चौथे प्रकरणमें आचार्यने अन्य मतावलिम्वयोंके पारस्परिक मतमेद दिखलाते हुए उन्हींकी युक्तियोंसे उनका खण्डन किया है। 'अलात' राष्ट्का अर्थ उस्का या मसाल है। मसालको घुमानेपर अग्निकी तरह-तरहकी आकृतियाँ दिखायी देती हैं और उसका घुमाना वन्द करते ही उनका दिखायी देना वन्द हो जाता है। यदि विचार किया जाय तो वस्तुतः वे मसालसे न तो निकलती हैं, न उसमें लीन होती हैं और न कहीं अन्यत्रसे ही उनका आना-जाना होता है। उनकी प्रतीति केवल मसालके स्पन्दनका ही फल है, वस्तुतः उनकी सत्ता नहीं है। इसी प्रकार यह दृश्य प्रपञ्च केवल मनके स्पन्दनके कारण प्रतीत होता है और मनके अमनीभावको प्राप्त होते ही न जाने कहाँ चला जाता है। किन्तु ये प्रपञ्चकी प्रतीति और अप्रतीति दोनों ही भ्रान्तिजनित हैं; परमार्थ दृष्टिसे न उसकी उत्पत्ति होती है और न लय। इस आन्तिका आधार परब्रह्म है। क्योंकि कोई भी भ्रान्ति निराधार नहीं हो सकती । अतः रज्जुमें सर्प अथवा शक्तिमें रजतके समान परब्रह्म-में ही इस प्रपञ्चभ्रमकी प्रतीति हो रही है। यही इस प्रकरणका संश्रिप्त तात्पर्य है। इस प्रकरणमें आचार्यने सद्वाद, असद्वाद, वीजा-इरसन्तितवाद, विज्ञानवाद एवं शून्यवाद आदि सभी विपक्षी मतों- का खण्डन करंके अजातवादकी स्थापना की है। वे एक ही कारिका-में सारे पक्षोंकी अनुपपत्ति दिखळाते हुए कहते हैं—

> स्वतो वा पर्तो वापि न किञ्चिद्वस्तु जायते । सदसत्सदसद्वापि न किञ्चिद्वस्तु जायते ।

> > (8133)

अर्थात् कोई भी वस्तु न तो अपनेसे उत्पन्न हो सकती है और न किसी अन्यसे ही। जो घट अभीतक तैयार नहीं हुआ उससे वही घट कैसे उत्पन्न होगा ? तथा तैयार हुए घटसे भी कोई अन्य घट अथवा पट कैसे उत्पन्न होगा ? यही नहीं, सत् असत् अथवा सदसत्-रूपसे भी कोई वस्तु उत्पन्न नहीं हो सकती। जो वस्तु है उसकी उत्पत्ति क्या होगी और जिसका अत्यन्ताभाव है उसकी भी कहाँसे उत्पत्ति होगी ? तथा जो है और नहीं भी है ऐसी तो कीई वस्तु ही होनी सम्भव नहीं है। अतः किसी भी प्रकार किसी वस्तुकी उत्पत्ति सिद्ध नहीं होती। इसी प्रकार, कुछ आगे चलकर वे सब प्रकारके कार्यकारणभावकी अनुपपत्ति दिखलानेके लिये कहते हैं—

34

नास्त्यसद्भेतुकमसत्सदसद्भेतुकं तथा। सच सद्भेतुकं नास्ति सहेतुकमसत्कृतः॥

(8180)

अर्थात् न तो आकाशकुसुमादि असत् कारणवाला कोई आकाशकुसुमादिरूप असत् पदार्थ हो सकता है और न ऐसे असत्कारणसे कोई सद्वस्तु ही उत्पन्न हो सकती है। इसी प्रकार घटादि सत्पदार्थ भी किसी अन्य सत्पदार्थके कारण नहीं हो सकते; फिर उनसे कोई असत्पदार्थ उत्पन्न होगा—ऐसी तो सम्भावना ही कहाँ है ?

इस प्रकार अनेकों युक्तियोंसे जिसे जन्मके निमित्तभूत द्वैतका अत्यन्ताभाव अनुभव हो गया है और जिसने कार्य-कारणभावशून्य परमार्थतत्त्वकों जान लिया है वही सब प्रकारके शोक और संकल्प-से मुक्त होकर अभयपद प्राप्त करता है। उसकी स्थितिका वर्णन करते हुए आचार्य कहते हैं—

निवृत्तस्याप्रवृत्तस्य निश्चला हि तदा स्थितिः । विषयः स हि बुद्धानां तत्साम्यमजमद्भयम् ॥ (४।८०) अजमनिद्रमस्वप्नं प्रभातं भवति स्वयम् । सकृद्धिभातो ह्येवैष धर्मी धातुस्वभावतः ॥ (४।८१)

इस प्रकार उस निरालम्य स्थितिका वर्णन कर भगवान् गौड-पादाचार्य कहते हैं कि जिस-जिस धर्मका आग्रह हो जानेसे वह सर्वविशेषशून्य परमार्थतत्त्व अनायासही आच्छादित हो जाता है और फिर वह पर्दा वड़ी कठिनतासे हटता है। इसीसे यह भगवान् अत्यन्त दुर्दशे है। इसे आच्छादित करनेवाली कौन-कौनसी कोटियाँ हैं—उनका दिख्शीन करानेके लिये वे कहते हैं—

> अस्ति नास्त्यस्ति नास्तीति नास्ति नास्तीति वा पुनः । चलस्थिरोभयाभावैरावृणोत्येव बालिशः ॥ (४।८३)

अर्थात कोई कहते हैं भगवान 'है', कोई कहते हैं 'नहीं है' किन्हींका मत है 'है और नहीं भी है' और कोई कहते हैं 'नहीं है, नहीं है'। इनमें अस्ति-भाव चल है, क्योंकि वह घटादि अनित्य पदार्थों से विलक्षण है; नास्तिभाव स्थिर है, कारण उसमें कोई विशेषता नहीं है, अस्ति-नास्तिभाव (सदसद्वाद) उभयरूप है और नास्ति-नास्तिभाव अभावरूप है। भगवान इन सभी भावोंसे विलक्षण हैं, क्योंकि ये सभी व्यवहारकोटिके अन्तर्गत हैं। उस सर्वभावातीत भगवानको जो जानता है वही सर्वन्न है—सर्वन्न इसलिये, कि वह सारे प्रपञ्चके अधिष्ठानको जानता है और जो अधिष्ठानको जानता है उसे अध्यस्तवर्गकी असिलयतका ज्ञान है ही। जिसे ऐसा ज्ञान है उस अद्वयब्राह्मपदमें स्थित इए महात्माके लिये फिर कुछ भी कर्तव्य शेष नहीं रहता। उसका शम-दम आदि सात्त्विक व्यवहार भी लोकसंग्रहके लिये केवल लीलामात्र होता है। वस्तुतः उनकी गहनगतिका अवगाहन करनेमें कोई भी समर्थ नहीं है। उन्हीं की अछौिकक स्थितिको छक्ष्यमें रखकर भगवान्ने श्रीमद्भगवद्गीतामें कहा है-

या निशा सर्वभूतानां तस्यां जागर्ति संयमी। यस्यां जाप्रति भूतानि सा निशा पश्यतो सुनेः॥

( २ | ६९ )

जो संसार संसारी पुरुषोंकी दृष्टमें ध्रुवसत्य है उसका वे अत्यन्ताभाव देखते हैं और जिस अखण्ड चिद्घनसत्तामें उनकी अविचल स्थिति रहती है उसतक वहिर्दर्शी अविवेकियोंकी दृष्टि नहीं पहुँच सकती। इसीसे उनकी दृष्टिमें दिन रातका अन्तर वतलाया गया है।

इस प्रकार समस्तवादियोंकी कुदृष्टियोंका खण्डन कर आचार्य-ने एक अद्यय अखण्ड तत्त्वको स्थापित किया है, और अन्तमें उसी-की वन्दना करते हुए ग्रन्थका उपसंहार किया है। वहाँ वे कहते हैं-

> दुर्दर्शमतिगम्भीरमजं साम्यं विशारदम् । बुद्ध्वा पदमनानात्वं नमस्कुर्मो यथाबलम् ॥

> > (81200)

इन कारिकाओं के द्वारा भगवान् गौडपादाचार्यने अजातवादकी स्थापना की है। इस सिद्धान्तको ग्रहण करने के लिये बेहुत ऊँचे अधिकारकी आवश्यकता है। जो सब प्रकार साधनसम्पन्न हैं वे उच्चाधिकारी ही इसे ठीक-ठीक हृद्यंगम कर सकते हैं। जिनके चित्त कुछ भी विषयप्रवण हैं वे इससे अधिक लाभ न उठा सकेंग—इतना ही नहीं, अपि तु उन्हें हानि होनेकी भी सम्भावना है। यह तत्त्व अत्यन्त दुर्वोध है—ऐसा तो खयं आचार्यचरणने ही कह दिया है—'दुर्दर्शमितगम्भीरम्'। किन्तु जिस महाभाग महापुरुषकी दिष्ट इस परमतत्त्वतक पहुँच जाती है उसके लिये फिर कुछ भी कर्तव्य नहीं रहता। वह स्वयं जीवन्मुक्त हो जाता है और दूसरे अधिकारी पुरुषोंको भी भववन्धनसे मुक्त कर देता है। वह महामुनि सबका वन्दनीय है, सबका गुरु है और सभीका परम सुहद् है। भगवान् हमें ऐसे महापुरुषोंके चरणकमलोंका आश्रय दैकर हमारे संसारतापसन्तप्त अन्तःकरणोंको शान्ति प्रदान करें।

—अनुवादक

# <sub>श्रीहरिः</sub> विषय-सूची

|     | विपय                                 | A MILE     |        | पृष्ठ |
|-----|--------------------------------------|------------|--------|-------|
| ٧.  | शान्तिपाठ                            | •••        | •••    | १     |
|     | आगमप्रकरण                            |            |        |       |
| ₹.  | भाष्यकारका मङ्गलाचरण                 | •••        | •••    | २     |
| ₹.  | सम्बन्धभाष्य                         | •••        | • • •  | ₹     |
| ٧.  | ॐ ही सब कुछ है                       | •••        | •••    | ६     |
| 4.  | ऑकारयाच्य ब्रह्मकी सर्वात्मकता       | •••        | •••    | 3 6   |
| ξ.  | आत्माका प्रथम पाद—वैश्वानर           | •••        | • • •  | १०    |
| ٠٠. | आत्माका द्वितीय पाद—तैजस             | •••        | •••    | १३    |
| ٤.  | आत्माका तृतीय पाद-प्राज्ञ            | • • •      | • • •  | १५    |
| 9.  | प्राज्ञका सर्वकारणस्व                | • • •      | • • •  | 86    |
| 20. | एक ही आत्माके तीन भेद                | •••        | •••    | 23    |
| ११. | विश्वादिके विभिन्न स्थान             | •••        | •••    | २०    |
| १२. | विश्वादिका त्रिविध भोग               | •••        | •••    | २६    |
| १३. | त्रिविध भोक्ता और भोग्यके ज्ञानका फल | •••        | •••    | २६    |
| १४. | प्राण ही सबकी सृष्टि करता है         | •••        | •••    | २७    |
| १५. | सृष्टिके विषयमें भिन्न-भिन्न विकल्प  | •••        | •••    | २९    |
| १६. | चतुर्थ पादका विवरण                   | •••.       | •••    | ३२    |
| १७. | तुरीयका स्वरूप                       | •••        | •••    | ३५    |
| 26. | तुरीयका प्रभाव                       | •••        | •••    | ४२    |
| 89. | विश्व और तैजससे तुरीयका भेद          | •••        | •••    | ४३    |
| २०. | प्राज्ञसे तुरीयका भेद                | •••        | •••    | 88    |
| २१. | तुरीयका स्वप्न-निद्राश्चन्यत्व       | •••        | •••    | ४६    |
| २२. | बोध कव होता है ?                     | •••        | •••    | 86    |
| २३. | प्रपञ्चका अत्यन्ताभाव                | •••        | •••    | 40    |
| २४. | गुरु-शिष्यादि विकल्प ब्यावहारिक है   | •••        | •••    | 48    |
| २५. | आत्मां और उसके पादोंके साथ ओंकार     | और उसकी मा | त्राओं | БŢ    |
|     | तादात्म्य ***                        | •••        | •••    | 42    |

## [ 2 ]

| विषय |                                             |                     |             | पृष्ठ      |
|------|---------------------------------------------|---------------------|-------------|------------|
| २६.  | अकार और विश्वका तादात्म्य                   | •••                 | •••         | ५३         |
| २७.  | उकार और तैजसका तादात्म्य                    | •••                 | •••         | 48         |
| २८.  | मकार और प्राज्ञका तादात्म्य                 | ***                 | •••         | ५६         |
| 29.  | मात्राओंकी विश्वादिरूपता                    | •••                 | •••         | 40         |
| ₹0.  | ओंकारोपासकका प्रभाव                         |                     | •••         | 49         |
| ₹१.  | ऑकारकी व्यस्तोपासनाके फल                    |                     | • • •       | ५९         |
| ३२.  | अमात्र और आत्माका तादातम्य                  |                     | •••         | Ęo         |
| ₹₹.  | समस्त और व्यस्त ओंकारोपासना                 | •••                 | •••         | ६२         |
| ₹४.  | ओंकारार्थज्ञ ही मुनि है                     | •••                 | •••         | ६५         |
|      | वैतथ्यप्रकर्ण                               |                     |             |            |
| ३५.  | स्वप्रदृष्ट पदार्थीका मिथ्यात्व             |                     |             | Sia        |
| ₹€.  | जाप्रद्दश्य पदार्थोंके मिध्यात्वमें हेत     |                     |             | ६७<br>• ७१ |
| ₹७.  | स्वप्रमें मनःकल्पित और इन्द्रियग्राह्य दो   | र्जे ही गळाळे.      | 20192       | उर         |
|      | मिथ्या हैं                                  | गा हा अकारना<br>••• | <b>पदाय</b> | ७६         |
| ₹८:  | जाप्रत्में भी दोनों प्रकारके पदार्थ मिथ्या  | ř                   | •••         | ७७         |
| ₹९.  | इन मिध्या पदार्थोंकी कल्पना करनेवाला        | कौन है १            | •••         | 96         |
| 80.  | इनकी कल्पना करनेवाला और इनका                | साक्षी आत्मा ह      | ते है       | ७९         |
| ४१.  | पदार्थकल्पनाकी विधि                         |                     | •••         | ७९         |
| ४२.  | आन्तरिक और बाह्य दोनों प्रकारके पदा         | र्थ मिथ्या हैं      | •••         | 60         |
| ४३.  | आन्तरिक और बाह्य पदार्थींका भेद केवा        | ल इन्द्रियजनित      | है          | ८२         |
| 88.  | पदार्थकल्पनाकी मूल जीवकल्पना है             | •••                 |             | ८३         |
| ४५.  | जीवकल्पनाका हेतु अज्ञान है                  | •••                 | •••         | 68         |
| ४६.  | अज्ञाननिवृत्ति ही आत्मज्ञान है              |                     | •••         | 64         |
| 80.  | विकल्पकी मूल माया है                        | •••                 | •••         | ८६         |
| 86.  | मूलतत्त्वसम्बन्धी विभिन्न मतवाद             | •••                 | •••         | 20         |
| 89.  | आत्मा सर्वाधिष्ठान है ऐसा जाननेवाला ह       | ही परमार्थदर्शी है  | • • • •     | 98         |
| 40.  | द्वैतका असत्यत्व वेदान्तवेद्य है            | •••                 | •••         | 99         |
| ५१.  | परमार्थ क्या है ?                           | 1: (-)              | •••         | . 98       |
| ५२.  | अद्वैतभाव ही मङ्गलमय है                     | 144                 | •••         | 200        |
| ५३.  | तंत्ववेत्ताकी दृष्टिमें नानात्वका अत्यन्ताम | ाव है               | •••         | १०१        |
| 48.  | इस रहस्यके साक्षी कौन थे ?                  | • • •               | •••         | 203        |

# [ ३ ]

| विषय        |                                           |         |       | पृष्ठ |
|-------------|-------------------------------------------|---------|-------|-------|
| 44.         | तत्त्वदर्शनका आदेश                        | •••     | •••   | १०४   |
| ५६.         | तत्त्वदर्शीका आचरण                        | •••     | •••   | १०४   |
| 40.         | अविचल तत्त्वनिष्ठाका विधान                | •••     | •••   | १०६   |
|             | अद्वैतप्रकरण                              |         |       |       |
|             |                                           |         |       |       |
| 46.         | मेददशीं कृपण है                           | •••     |       | २०८   |
| 49.         | अकार्पण्यनिरूपणकी प्रतिशा                 | •••     | •••   | ११०   |
| ξo.         | जीवकी उत्पत्तिके विषयमें दृष्टान्त        | •••     | ••••  | ११२   |
| देश.        | जीयके विलीन होनेमें दृष्टान्त             | •••     | •••   | ११३   |
| ६२.         | आत्माकी असंगतामें दृष्टान्त               | •••     | 70    | ११४   |
| ६३.         | व्यावहारिक जीवभेद                         | •••     | •••   | १२०   |
| <b>६४.</b>  | जीव आत्माका विकार या अवयव नहीं है         | •••     | •••   | १२१   |
| ६५.         | आत्माकी मलिनता अज्ञानियोंकी दृष्टिमें     |         | •••   | १२२   |
| ξξ.         | आत्मैकत्य ही समीचीन है                    | •••     | •••   | १२७   |
| ६७.         | श्रुत्युक्त जीव-ब्रह्मभेद गौण है          | •••     | • • • | १२८   |
| <b>ξ</b> ζ. | दृष्टान्तयुक्त उत्पत्ति-श्रृतिकी व्यवस्था | •••     | •••   | १३१   |
| <b>ξ</b> 9. | त्रिविध अधिकारी और उनके लिये उपास         | नाविधि  | •••   | १३४   |
| ٥o.         | अद्वैतात्मदर्शन किसीका विरोधी नहीं है     | •••     | •••   | १३६   |
| ७१.         | अद्वैतात्मदर्शनके अविरोधी होनेमें हेतु    | •••     | •••   | १३८   |
| ७२.         | आत्मामें भेद मायाहीके कारण है             | •••     | • • • | १३९   |
| ७३.         | जीवोत्पत्ति सर्वथा असंगत है               |         | •••   | १४१   |
| 68.         | उत्पत्तिशील जीव अमर नहीं हो सकता          |         | •••   | १४२   |
| ૭૫.         | सृष्टिश्रतिकी संगति                       | • • •   | •••   | १४३   |
| ७६.         | श्रुति कार्य और कारण दोनोंका प्रतिषेध     | करती है | •••   | १४७   |
| 99.         | अनात्मप्रतिषेधसे अजन्मा आत्मा प्रकाशि     |         | •••   | १५०   |
| <b>७८.</b>  | • सद्वस्तुकी उत्पत्ति मायिक होती है       |         |       | १५१   |
| 99.         | असदस्तुकी उत्पत्ति सर्वथा असम्भव है       |         | •••   | १५३   |
| 60.         | स्वप्न और जागृति मनके ही विलास हैं        |         | •••   | १५४   |
| ८१.         | तत्त्ववोधसे अमनीभाव                       | •••     | •••   | १५६   |
| ८२.         | आत्मज्ञान किसे होता है ?                  | 1 - 1+  | •••   | १५७   |
| <b>ر</b> ٦. | शान्तवृत्तिका स्यरूप                      |         | •••   | १५८   |
| C8.         | सुष्ति और समाधिका भेद                     | •••     | •••   | १६०   |
| 29.         | ब्रह्मका स्वरूप                           | •••     | •••   | १६१   |
| O 1.        | MAILLI LA ZIA                             |         |       | 262   |

# [8]

| विषय        |                                          |                                          |     | वृष्ठ |
|-------------|------------------------------------------|------------------------------------------|-----|-------|
| ८६.         | अस्पर्शयोगकी दुर्गमता                    |                                          | ••• | १६७   |
| ۷٥.         | अन्य योगियोंकी शान्ति मनोनिप्रहके अध     | शीन है                                   | ••• | १६८   |
| <i>CC.</i>  | मनोनिग्रह धैर्थपूर्वक ही हो सकता है      |                                          | ••• | १६९   |
| ८९.         | मनोनिग्रहके विभ                          | - 1-9                                    | ••• | १६९   |
| 90.         | मन कब ब्रह्मरूप होता है ?                | ****                                     |     | १७३   |
| 98.         | परमार्थ सत्य क्या है ?                   | •••                                      | ••• | १७५   |
|             | अलातशान्तिप्रकर्                         | η' · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |     |       |
| 97.         | नारायण-नमस्कार                           | r-1 of 12                                |     | १७८   |
| ९३.         | अद्वैतदर्शनकी वन्दना                     |                                          | ••• | १८०   |
| 98.         | द्वैतवादियोंका पारस्परिक विरोध           |                                          |     | १८१   |
| 94.         | द्वैतवादियोद्वारा प्रदर्शित अजातिका अनुम | गेटन                                     |     | १८३   |
| ९६.         | स्वभावविपर्यय असम्भव है                  | •••                                      |     | १८४   |
| 90.         | जीवका जरामरण माननेमें दोष                |                                          |     | १८६   |
| 96.         | सांख्यमतपर वैशेषिककी आपत्ति              |                                          | ••• | १८७   |
| 99.         | हेतु और फलके अन्योन्यकारणत्वमें दोष      | • • •                                    |     | १९१   |
| 200.        | अज्ञातवाद-निरूपण                         | •••                                      |     | १९८   |
| १०१.        | सदसदादिवादोंकी अनुपपत्ति                 |                                          |     | १९८   |
| ०२.         | हेतु-फलका अनादित्व उनकी अनुत्पत्तिव      | हा सचक है                                |     | २०१   |
| १०३.        | वाह्यार्थवाद-निरूपण                      |                                          | ••• | २०२   |
| 208.        | विज्ञानवादिकर्तृक वाह्यार्थवादनिषेष      | • • •                                    | ••• | २०४   |
| ٥٤.         | विज्ञानवादका खण्डन                       | •••                                      |     | २०८   |
| १०६.        | उपक्रमका उपसंहार                         | •••                                      | ••• | 280   |
| 00.         | प्रपञ्चके असत्यत्यमें हेत्               |                                          | ••• | २१२   |
| 306.        | स्वप्रका मिथ्यात्वनिरूपण                 | •••                                      | ••• | २१३   |
| 09.         | स्वम और जामत्का कार्य-कारणत्व ब्याव      | वहारिक है                                | ••• | २१५.  |
| <b>१</b> 0. | जगदुत्पत्तिका उपदेश किनके लिये हैं ?     |                                          | ••• | २२०   |
| 22.         | सन्मार्गगामी द्वैतवादियोंकी गति          | •••                                      | ••• | २२१   |
| १२.         | उपलब्धि और आचरणकी अप्रमाणता              | •••                                      | ••• | २२२   |
| १३.         | परमार्थ वस्तु क्या है ?                  | • • •                                    | ••• | २२३   |
| १४४.        | विज्ञानाभासमें अलातस्फुरणका दृष्टान्त    |                                          | ••• | २२५   |
| ११५.        | आत्मामें कार्य-कारणभाव क्यों असम्भव      | 景?                                       | ••• | २३०   |
| १६.         | हेत-फलभावके अभिनिवेशका फल                |                                          |     | 238   |

· ocaps

### [ 4 ]

| विषय |                                            |         |       | वृष्ठ |
|------|--------------------------------------------|---------|-------|-------|
| ११७. | हेतु-फलके अभिनिवेशमें दोष                  | •••     | •••   | २३२   |
| 286. | जीवोंका जन्म मायिक है                      | •••     | •••   | २३४   |
| ११९. | आत्माकी अनिर्वचनीयता                       | •••     | •••   | २३६   |
| १२०. | द्वैताभावमें स्वप्नका दृष्टान्त            | •••     | •••   | २३७   |
| १२१. | अजाति ही उत्तम सत्य है                     | •••     | •••   | २४१   |
| १२२. | चित्तकी असंगता                             | •••     | •••   | २४२   |
| १२३. | व्यावहारिक वस्तु परमार्थतः नहीं होती       | •••     | •••   | २४३   |
| १२४. | आत्मा अज है-यह कल्पना भी व्यावह            | गरिक है | •••   | २४४   |
| १२५. | द्वैताभावसे जन्माभाव                       | •••     | • • • | २४५   |
| १२६. | विद्वान्की अभयपदप्राप्ति                   | •••     | •••   | २४७   |
| १२७. | मनोवृत्तियोंकी सन्धिमें ब्रह्मसाक्षात्कार  | •••     | •••   | २४९   |
| १२८. | आत्माकी दुर्दर्शताका हेतु                  | •••     | •••   | २५०   |
| १२९. | परमार्थका आवरण करनेयाले असदिभिनि           | वेश     | •••   | २५१   |
| १३०. | ज्ञानीका नैष्कर्म्य                        | •••     | •••   | २५३   |
| १३१. | त्रिविध ज्ञेय                              | •••     | •••   | २५५   |
| १३२. | त्रिविध ज्ञेय और ज्ञानका ज्ञाता सर्वज्ञ है | •••     | •••   | २५८   |
| १३३. | जीव आकाशके समान अनादि और अवि               | मन हैं  | •••   | २६०   |
| १३४. | आत्मतत्त्वनिरूपण                           | •••     | •••   | २६१   |
| १३५. | आत्मज्ञ ही अकृपण है                        | •••     | •••   | २६३   |
| १३६. | आत्मज्ञका महाज्ञानित्व                     | •••     | •••   | २६४   |
| १३७. | जातवादमें दोषप्रदर्शन                      | •••     | •••   | २६६   |
| १३८. | आत्माका स्वाभाविक स्वरूप                   | •••     | •••   | २६७   |
| १३९. | अजातवाद बौद्धदर्शन नहीं हैं                | • • •   | • • • | २६८   |
| १४०. | परमार्थपद-यन्दना                           | •••     | •••   | २७०   |
| १४१. | भाष्यकारकर्तृक वन्दना                      | •••     | •••   | २७०   |
| १४२. | शान्तिपाठ                                  | •••     | •••   | २७३   |



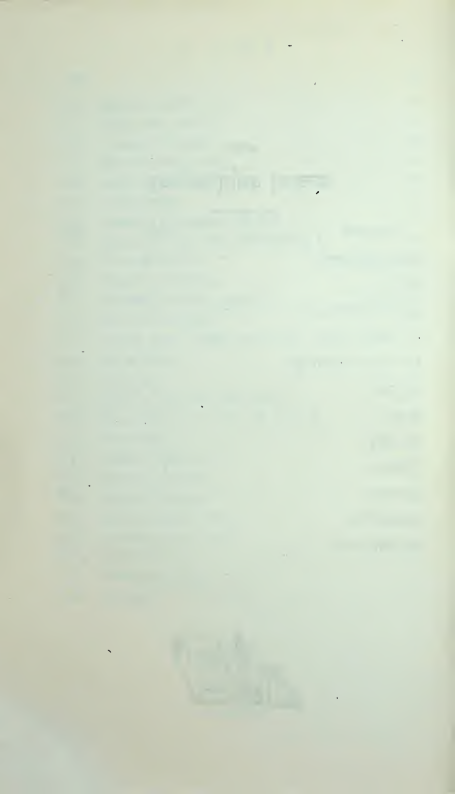
an rough m

### श्रीहरिः

# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

| मन्त्रप्रतीकानि             |                                         | मन्त्राङ्गः | <b>१</b> ष्ठम् |
|-----------------------------|-----------------------------------------|-------------|----------------|
| अमात्रश्चतुर्थोऽंव्ययहार्यः |                                         | १२          | ६०             |
| एष सर्वेश्वरः               | •••                                     | Ę           | १८             |
| ओमित्येतदक्षरमिद "सर्वम्    | •••                                     | १           | Ę              |
| जागरितस्थानो वहिःप्रज्ञः    |                                         | ą           | १०             |
| जागरितस्थानो वैश्वानरोऽकारः | •••                                     | 9           | ५३             |
| नान्तःप्रसम्                | •••                                     | G           | - ३५           |
| यत्र सुतः                   | •••                                     | ů,          | १५             |
| सर्व ऱ्ह्येतद्              | •••                                     | २           | 6              |
| सुपुतस्थानः                 | •••                                     | 88          | ५६             |
| सोऽयमात्मा                  |                                         | ٠ :         | ं ५२           |
| स्यमस्यानस्तैजसः            | • • •                                   | १०          | 48             |
| स्वप्रस्थानोऽन्तः प्रज्ञः   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 8           | १३             |





तत्सद्रहाणे नमः

# माण्डूक्योपनिषद्

गौडपादीयकारिका, मन्त्रार्थ, शाङ्करमाध्य और भाष्यार्थसहित

**→∋¾c:**~

जाग्रदादित्रयोन्मुक्तं जाग्रदादिमयं तथा। ओङ्कारैकसुसंवेद्यं यत्पदं तन्नमाम्यहम्॥

शान्तिपाउ

ॐ मद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजत्राः । स्थिरैरङ्गैस्तुष्टुवा स्ततन्भिर्व्यशेम देवहितं यदायुः ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

हे देवगण ! हम कानोंसे कल्याणमय वचन सुनें । यज्ञकर्ममें समर्थ होकर नेत्रोंसे ग्रुम दर्शन करें तथा अपने स्थिर अंग और शरीरोंसे स्तुति करनेवाळे हमळोग देवताओंके ळिये हितकर आयुका मोग करें । त्रिविध तापकी शान्ति हो ।

खित न इन्द्रो दृद्धश्रवाः स्वित्ति नः पूषा विश्ववेदाः । स्वित्ति नस्ताक्ष्यों अरिष्टनेमिः स्वित्ति नो दृहस्पतिर्दधातु ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

महान् कीर्तिमान् इन्द्र हमारा कल्याण करे; परम ज्ञानवान् [अथवा परम धनवान् ] पूषा हमारा कल्याण करे, जो अरिष्टों (आपत्तियों) के लिये चक्रके समान [ घातक ] है वह गरुड हमारा कल्याण करे तथा, बृहस्पतिजी हमारा कल्याण करें। त्रिविध तापकी शान्ति हो।

whiteen

### अग्म-प्रकर्ण

#### wetter

### भाष्यकारका मङ्गलाचरण

प्रज्ञानांश्चप्रतानैः स्थिरचरिनकरव्यापिभिव्योप्य लोकान् भुक्त्वा भोगान्स्थविष्ठान्पुनरिप धिवणोद्गासितान्कामजन्यान् । पीत्वा सर्वान्विशेषान्स्यपिति मधुरभुङ् मायया भोजयन्नो मायासंख्यातुरीयं परममृतमजं ब्रह्म यत्तन्नतोऽस्मि ॥१॥

जो अपनी चराचरव्यापिनी ज्ञानरिष्ठमयोंके विस्तारसे सम्पूर्ण लोकोंको व्याप्त कर [जाप्रत्-अवस्थामें ] स्थूल विषयोंका भोग करनेके अनन्तर फिर [स्वप्नावस्थामें ] बुद्धिसे प्रकाशित वासनाजनित सम्पूर्ण भोगोंका पानकर मायासे हम सब जीवोंको भोग कराता हुआ [स्वयं] आनन्दका भोका होकर शयन करता है तथा जो परम अमृत और अजन्मा ब्रह्म मायासे 'तुरीय' (चौथी) संख्यावाला है, उसे हम नमस्कार करते हैं ॥ १॥

यो विश्वातमा विधिजविषयान् प्राइय भोगान्स्थविष्ठान् पश्चाचान्यान्स्वमतिविभवान् ज्योतिषा स्वेन सूक्ष्मान् । सर्वानेतान्पुनरिप शनैः स्वात्मिन स्थापयित्वा हित्वा सर्वान्विशेषान्विगतगुणगणः पात्वसौ नस्तुरीयः ॥२॥

जो सर्वात्मा [जाप्रत्-अवस्थामें] शुमाशुम कर्मजनित स्थूळ भोगोंको भोगकर फिर [स्वप्नकालमें] अपनी बुद्धिसे परिकल्पित सूक्ष्म विषयोंको [सूर्य आदि बाह्य ज्योतियोंका अभाव होनेके कारण ] अपने ही प्रकाश-से भोगता है और फिर धीरे-धीरे इन सभीको अपनेमें स्थापित कर सम्पूर्ण विशेषोंको छोड़कर निर्गुणरूपसे स्थित हो जाता है, वह तुरीय परमात्मा हमारी रक्षा करे ॥ २ ॥

### सम्बन्धभाष्य

ओमित्येतदक्षरमिदं सर्वम् । तस्योपच्याख्यानं <sup>अनुबन्ध-</sup> वेदान्तार्थसारसंग्रह-भूतमिदं प्रकरण-

चत्रष्ट्यमोमित्येतदक्षरमित्याद्या-

रम्यते । अत एव न पृथक्सम्बन्धा-भिषेयप्रयोजनानि वक्तव्यानि । यान्येव तु वेदान्ते सम्बन्धाभि-धेयप्रयोजनानि तान्येवेह भवितु-मईन्ति । तथापि प्रकरणव्या-चिख्यासना संक्षेपतो वक्तव्यानि।

तत्र प्रयोजनवत्साधनाभिव्यञ्जकत्वेनाभिधेयसम्बद्धं शास्त्रं
पारम्पर्येण विशिष्टसम्बन्धाभिधेयप्रयोजनबद्भवति । किं पुनस्तत्प्रयोजनिष्टत्युच्यते, रोगार्तस्येव रोगनिवृत्तौ स्वस्थता ।
तथा दुःखात्मकस्यात्मनो द्वैत-

'ॐ' यह अक्षर ही यह सब कुछ है । उसका व्याख्यानरूप तथा वेदान्तार्थका सारसंग्रहभूत यह चार प्रकरणोंवाला प्रन्थ 'ओमित्येतदक्षर-मिदम्' आदि मन्त्रद्वारा आरम्भ किया जाता है। इसीलिये इसके सम्बन्ध, विषय और प्रयोजनका पृथक वर्णन करनेकी आवश्यकता नहीं है । वेदान्तशास्त्रमें जो-जो सम्बन्ध, विषय और प्रयोजन हुआ करते हैं वे ही इस प्रन्थमें भी हो सकते हैं। तो भी व्याख्याकार ऐसा मानते हैं कि ] जिन्हें किसी प्रकरण-प्रन्थकी व्याख्या करनेकी इच्छा हो उन्हें संक्षेपसे उनका वर्णन कर ही देना चाहिये।

तहाँ, प्रयोजनसिद्धिके अनुकूछ साधन अभिन्यक्त करनेके कारण अपने प्रतिपाद्य विषयसे सम्बन्ध रखनेवाला शास्त्र परम्परासे विशिष्ट सम्बन्ध, विषय और प्रयोजनवाला हुआ करता है। अच्छा तो, [इस शास्त्रका] वह क्या प्रयोजन है? सो बतलाया जाता है—जिस प्रकार रोगी पुरुषको रोगकी निवृत्ति होनेपर खस्थता होती है उसी प्रकार दुःखामिमानी आत्माको द्वैत- प्रपञ्चोपशमे स्वस्थता । अद्वैत-भावः प्रयोजनम् ।

द्वैतप्रपश्चस्याविद्याकृतस्वाद्विद्यया तदुपश्चमः स्यादिति
व्रह्मविद्याप्रकाशनायास्यारम्भः
क्रियते। "यत्र हि द्वैतिमिव भवति"
(खृ० उ० २।४।१४) "यत्र
वान्यदिव स्यात्तत्रान्योऽन्यत्पश्येदन्योऽन्यद्विजानीयात्" (खृ०
उ० ४।३।३१) "यत्र वास्य
सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं पश्येत्केन कं विजानीयात्" (खृ० उ०
२।४।१४) इत्यादिश्रुतिभ्योऽस्यार्थस्य सिद्धिः।

तत्र तावदोङ्कारनिर्णयाय प्रथमं

प्रकरणमागमप्रधानम्
प्रकरणचतुष्टयप्रतिपाधार्थपायभूतम् । यस्य
दैतप्रपञ्चस्योपशमे-

्द्वेतप्रतिपत्ती रज्ज्वामिव सर्पा-दिविकल्पोपशमे रज्जुतत्त्व- प्रपञ्चकी निवृत्ति होनेपर खस्थता मिलती है। अतः अद्वैतभाव ही इसका प्रयोजन है।

द्वैतप्रपञ्च अविद्याजनित है इसलिये उसकी निवृत्ति विद्यासे ही हो
सकती है। अतः ब्रह्मविद्याको
प्रकाशित करनेके लिये ही इसका
आरम्भ किया जाता है। "जहाँ
द्वैतके समान होता है" "जहाँ
भिन्नके समान हो वहीं कोई दूसरा
दूसरेको देख सकता है अथवा दूसरा
दूसरेको जानता है" "जहाँ इसके
लिये सब कुछ आत्मा ही हो गया
है वहाँ यह किसके द्वारा किसे देखे?
और किसके द्वारा किसे जाने ?"
इत्यादि श्रुतियोंसे इसी बातकी सिद्धि
होती है।

उन (चारों प्रकरणों) में पहला प्रकरण तो ओंकारके खरूपका निर्णय करनेके लिये हैं। वह आगम-(श्रुति) प्रधान और आत्मतत्त्वकी प्राप्तिका उपायभूत है। रज्जुमें सर्पादि विकल्पकी निवृत्ति होनेपर जिस प्रकार रज्जुके खरूपका ज्ञान हो जाता है उसी प्रकार जिस द्वैत-प्रपञ्चकी निवृत्ति होनेपर अद्वैत

प्रतिपत्तिस्तस्य द्वैतस्य हेतुतो वैतथ्यप्रतिपादनाय द्वितीयं प्रकरणम् । तथाद्वैतस्यापि वैतथ्यप्रसङ्गप्राप्तौ युक्तितस्तथा-त्वदर्शनाय तृतीयं प्रकरणम्। अद्वैतस्य तथात्वप्रतिपत्तिप्रतिपक्ष-भूतानि यानि वादान्तराण्यवैदि-कानि तेपामन्योन्यविरोधि-त्वादतथार्थत्वेन तदुपपत्तिभिरेव निराकरणाय चतुर्थं प्रकरणम्। कथं पुनरोङ्कारनिर्णय आत्म-तत्त्वप्रतिपत्त्युपा-ओंकारस्य यत्वं प्रतिपद्यत आत्मप्रतिपत्ति-साधनत्वम् इत्युच्यते-

"ओमित्येतत्" (क० उ०१।२।
१५) "एतदालम्बनम्" (क०उ०
१।२।१७) "एतद्वे सत्यकाम" (प्र०उ०५।२) "ओमित्यात्मानं युझीत" (मैत्र्यु०६।
३) "ओमिति ब्रह्म" (ते० उ०
१।८।१) "ओङ्कार एवेदं
सर्वम्" (छा० उ०२।२३।
३) इत्यादिश्चितिभ्यः।

रज्ज्वादिरिव सर्पादि-

तत्त्वका बोध होता है उसी द्वैतका युक्तिपूर्वक मिध्यात्वप्रतिपादन करनेके लिये [ वैतध्यनामक ] द्वितीय प्रकरण है । इसी प्रकार अद्वैतके भी मिध्यात्वका प्रसंग उपस्थित न हो जाय इसलिये युक्तिद्वारा उसका सत्यत्व प्रतिपादन करनेके लिये तृतीय (अद्वैत ) प्रकरण है । तथा अद्वैतके सत्यत्व-निश्चयके विपक्षी जो अन्य अवैदिक मतान्तर हैं वे परस्पर विरोधी होनेके कारण मिध्या हैं, अतः उन्हींकी युक्तियोंसे उनका खण्डन करनेके लिये चतुर्थ (अलात शान्ति ) प्रकरण है ।

ओंकारका निर्णय किस प्रकार आत्मतत्त्वकी प्राप्तिका उपाय होता है, सो अब बतलाया जाता है—
"ॐ यही [वह पद] है" "यही आलम्बन है" "हे सत्यकाम! यह [जो ओंकार है वही पर और अपर ब्रह्म हैं]" "आत्माका ॐ इस प्रकार ध्यान करे" "ॐ यही ब्रह्म हैं" "यह सब ओंकार ही है" इत्यादि श्रुतियोंसे यही बात जानी जाती है।

सर्पादि विकल्पकी अधिष्ठानभूत

विकल्पस्थास्पदो-अोकारस्य सर्वास्पदत्वम् मार्थः सन्प्रागा-

दिविकल्पस्यास्पदो यथा तथा सर्वोऽपि वाक्प्रपञ्चः प्राणा-द्यात्मविकल्पविषय ओङ्कार स चात्मखरूपमेव, तद्भिधायकत्वात् । ओङ्कार-सर्व: विकारशब्दाभिधेयश्र प्राणादि रात्मविकल्पोऽभिधान-व्यतिरेकेण नास्ति । "वाचा-रम्भणं विकारो नामधेयम्" (छा० उ० ६।१।४) ''तदस्येदं वाचा तन्त्या नामभिदीमभिः सर्वे सितम्" "सर्वे हीदं नामनि" इत्यादिश्वतिभ्यः।

अत आह—

रज्ज आदिके समान जिस प्रकार अद्वितीय आत्मा परमार्थ सत्य होने-पर भी प्राणादि विकल्पका आश्रय है उसी प्रकार प्राणादि विकल्पको विषय करनेवाला सम्पूर्ण वाग्विलास ओंकार ही है। और वह (ओंकार) आत्माका प्रतिपादन करनेवाला होनेसे उसका खरूप ही है। तथा ओंकारके विकाररूप शब्दोंके प्रति-पाद्य आत्माके विकल्परूप समस्त प्राणादि भी अपने प्रतिपादक शब्दोंसे भिन्न नहीं हैं, जैसा कि "विकार केवल वाणीका विलास और नाम-मात्र है" "उस ब्रह्मका यह सम्पूर्ण जगत् वाणीरूप सुत्रद्वारा नाममयी डोरीसे व्याप्त है" "यह सब नाममय ही. है" इत्यादि श्रतियोंसे सिद्ध होता है।

इसीलिये कहते हैं-

ॐ ही सब कुछ है

# ओमित्येतदक्षरमिद् सर्वं तस्योपव्याख्यानं भूतं भवद्भविष्यदिति सर्वमोङ्कार एव । यच्चान्य-त्त्रिकालातीतं तद्योङ्कार एव ॥१॥

ॐ यह अक्षर ही सब कुछ है। यह जो कुछ भूत, भविष्यत् और वर्तमान है उसीकी व्याख्या है; इसिलये यह सब ओंकार ही है। इसके सिवा जो अन्य त्रिकालातीत वस्तु है वह भी ओंकार ही है।। १।। ओमित्येतदश्वरिमदं सर्व-मिति । यदिदमर्थजातमिभिषेय-भूतं तस्याभिधानाच्यतिरेकात्, अभिथानस्य चोङ्काराच्यतिरेका-दोङ्कार एवेदं सर्वम् । परं च ब्रह्माभिधानाभिष्येयोपायपूर्वकमेव गम्यत इत्योङ्कार एव ।

तस्येतस्य परापरब्रह्मरूपस्या-क्षरस्योमित्येतस्योपच्याख्यानम् ; ब्रह्मप्रतिप<del>र</del>युपायत्वाद्वह्मसमीप-तया विस्पष्टं प्रकथनम्रपच्याख्यानं प्रस्तुतं वेदितच्यमिति वाक्यशेपः।

भूतं भवद्भविष्यदिति कालत्रयपरिच्छेद्यं यत्तद्द्योङ्कार
एवोक्तन्यायतः । यच्चान्यत्त्रिकालातीतं कार्याधिगम्यं कालापरिच्छेद्यमच्याकृतादि तदप्योङ्कार एव ॥ १॥

उँ० यह अक्षर ही सब कुछ है। यह अभिधेय (प्रतिपाद्य) रूप जितना पदार्थसमूह है वह अपने अभिधान (प्रतिपादक) से अभिन्न होमेके कारण और सम्पूर्ण अभिधान भी ओंकारसे अभिन्न होनेके कारण यह सब कुछ ओंकार ही है। परन्नह्म भी अभिधान-अभिधेय (वाच्य-वाचक) रूप उपायके द्वारा ही जाना जाता है, इसिछये वह भी ओंकार ही है।

यह जो परापर ब्रह्मरूप अक्षर ॐ है, उसका उपन्याख्यान—ब्रह्मकी प्राप्तिका उपाय होनेके कारण उसके समीपतासे स्पष्ट कथनका नाम उपन्याख्यान है वही—यहाँ प्रस्तुत जानना चाहिये । इस वाक्यमें 'प्रस्तुतं वेदितन्यम् (प्रस्तुत जानना चाहिये )' यह वाक्यशेष है ।

भूत, वर्तमान और भविष्यत् इन तीनों कालोंसे जो कुछ परिच्छेच है वह भी उपर्युक्त न्यायसे ओंकार ही है। इसके सिवा जो तीनों कालोंसे परे, अपने कार्यसे ही विदित होने-वाला और कालसे अपरिच्छेच अन्याकृत आदि है वह भी ओंकार ही है।। १॥

### ओंकारवाच्य बहाकी सर्वात्मकता

अभिधानाभिधेययोरेकत्वेऽप्य-भिधानप्राधान्येन निर्देशः कृतः। ओमित्येतदक्षरमिदं सर्वमित्यादि। अभिधानप्राधान्येन निर्दिष्टस्य पुनरमिधेयप्राधान्येन निर्देशो-ऽभिधानाभिधेययोरेकत्वप्रति-तन्त्राभिधेयप्रतिपत्तिरित्यभिधे-यस्याभिधानत्वं गौणमित्याशङ्का . स्यात् । एकत्वप्रतिपत्तेश्च प्रयो-ं जनमभिधानाभिधेययोरेकेनैव प्रयत्नेन युगपतप्रविलापयंस्त-द्विलक्षणं ब्रह्म प्रतिपद्येतेति । तथा चं वक्ष्यति "पादा मात्रा मात्राश्च पादाः" (मा॰ उ॰ ८) इति। तदाह-

वाचक और वाच्यका अभेद होने-पर भी वाचककी प्रधानतासे ही उँ० यह अक्षर ही सव कुछ है इत्यादि रूपसे निर्देश किया गया है। वाचककी प्रधानतासे निर्दिष्ट वस्तुका फिर वाच्यकी प्रधानतासे किया हुआ निर्देश वाचक और वाच्यका एकत्व प्रतिपादन करनेके लिये है; अन्यथा वाच्यकी प्रतिपत्ति वाचकके अधीन होनेके कारण वाच्यका वाचकरूप होना गौण ही होगा-ऐसी आशंका हो सकती है। किन्तु वाच्य (ब्रह्म) और वाचक (ओंकार ) की एकत्व-प्रतिपत्तिका तो यही प्रयोजन है कि उन दोनोंको एक ही प्रयत्नसे एक साथ लीन करके उनसे विलक्षण ब्रह्मको प्राप्त किया जाय । ऐसा ही ''पाद ही मात्रा हैं और मात्रा ही पाद हैं" इस श्रुतिसे कहेंगे भी। अब वही बात कहते हैं-

# सर्व ६ होतद् ब्रह्मायमात्मा ब्रह्म सोऽयमात्मा चतुष्पात् ॥२॥

यह सब ब्रह्म ही है। यह आत्मा भी ब्रह्म ही है। वह यह आत्मा चार पादों (अंशों ) वाला है॥२॥

सर्वे होतद्रहोति । सर्वं यदक्त-मोङ्कारमात्रभिति तदेतह्र । तच ब्रह्म परोक्षाभिहितं प्रत्यक्षतो विशेषेण निर्दिशति—अयमात्मा ब्रह्मेति । अयमिति चतुष्पाच्वेन प्रविभज्यमानं प्रत्यगात्मत्याभि-नयेन निर्दिशति-अयमात्मेति। सोऽयमात्मोङ्काराभिधेयः परापर-त्वेन व्यवस्थितश्रतुष्पात्कार्षा-पणवन्न गौरिवेति त्रयाणां विश्वादीनां पूर्वपूर्वप्रविलापनेन तुरीयस्य प्रतिपत्तिरिति करण-साधनः पादशब्दः । तुरीयस्य पद्यत इति कर्मसाधनः पाद-शब्दः ॥ २॥

यह सब ब्रह्म ही है। अर्थात यह सव, जो ओंकारमात्र कहा गया है, ब्रह्म है । अवतक परोक्षरूपसे बतलाये हुए उस ब्रह्मको विशेषरूपसे प्रत्यक्षतया 'यह आत्मा ब्रह्म है' ऐसा कहकर निर्देश करते हैं। यहाँ 'अयम्' शब्दद्वारा चतुष्पादरूपसे विभक्त किये जानेवाले आत्माको अपने अन्तरात्मखरूपसे अभिनय (अंगुलि-निर्देश ) पूर्वक 'अयमात्मा ब्रह्म' ऐसा कहकर वतलाते हैं। ओंकार नामसे कहा जानेवाला तथा पर और अपर-रूपसे व्यवस्थित वह यह आत्मा कार्षापणके\* समान चार पाद (अंश) वाला है, गौके समान नहीं । विश्व आदि तीन पादोंमेंसे क्रमशः पूर्व-पूर्व-का लय करते हुए अन्तमें तुरीय ब्रह्मकी उपलब्धि होती है। अतः पहले तीन पादोंमें 'पाद' शब्द करणवाच्य है और तुरीयमें 'जो प्राप्त किया जाय' इस प्रकार कर्मवाच्य है ॥२॥

कथं चतुष्पात्त्वमित्याह-

वह किस प्रकार चार पादोंवाला है सो बतलाते हैं—

estate x

किसी देशिवशेषमें प्रचलित सिक्केका नाम कार्षापण है। यह सोलह पणका होता है। जिस प्रकार रूपयेमें चार चवन्नी अथवा सेरमें चार पौवे होते हैं उसी प्रकार उसमें चार पाद माने गये हैं।

आत्माका प्रथम पाद—वैश्वानर

# जागरितस्थानो बहिष्प्रज्ञः सप्ताङ्ग एकोन-विंशतिमुखः स्थूलभुग्वैश्वानरः प्रथमः पादः ॥३॥

जाप्रत् अवस्था जिस [ की अभिन्यक्ति ] का स्थान है, जो विहः-प्रज्ञ ( बाह्य विषयोंको प्रकाशित करनेवाला ) सात अंगोंवाला, उन्नीस मुखोंवाला और स्थूल विषयोंका भोक्ता है वह वैश्वानर पहला पाद है ।३।

जागरितं स्थानमस्येति
जागरितस्थानः । बहिष्प्रज्ञः
स्वात्मव्यतिरिक्ते विषये प्रज्ञा
यस्य स बहिष्प्रज्ञो बहिर्विषयेव
प्रज्ञाविद्याकृतावभासत इत्यर्थः ।
तथा सप्ताङ्गान्यस्य ''तस्य ह वा
एतस्यात्मनो वैश्वानरस्य मूर्थेव
सुतेजाश्रश्चविश्वरूपः प्राणः
पृथग्वत्मीत्मा संदेहो बहुलो
बित्तरेव रियः पृथिव्येव पादौ"
(छा० उ०५ । १८ । २ ) इत्यपिहोत्रकल्पनाशेपत्वेनाहवनीयोऽपिरस्य सुखत्वेनोक्त इत्येवं सप्ताक्रानि यस्य स सप्ताकः ।

तथैकोनविंशतिर्ध्वखान्यस्य बुद्धीन्द्रियाणि कर्मेन्द्रियाणि च दशः वायवश्रः प्राणादयः पञ्च

जाप्रत्-अवस्था जिसका स्थान हैं उसे जागरितस्थान कहते हैं। जिसकी अपनेसे भिन्न विषयोंमें प्रज्ञा है उसे बहिष्प्रज्ञ कहते हैं, अर्थात् जिसकी अविद्याकृत बुद्धि बाह्य विषयोंसे सम्बद्ध-सी भासती है। इसी प्रकार जिसके सात अंग हैं अर्थात् "इस उस वैश्वानर आत्माका चुलोक शिर है, सूर्य नेत्र है, वायु प्राण है, आकाश मध्यस्थान (देह) है, अन (अनका कारणरूप जल) ही मूत्र स्थान है और पृथिवी ही चरण है"इस श्रुतिके अनुसार अग्निहोत्रकल्पनामें अंगभूत होनेके कारण आहवनीय अग्नि उसके मुखरूपसे बतलाया गया है। इस प्रकार जिसके सात अंग हैं उसे ही सप्तांग कहते हैं।

तथा जिसके उन्नीस मुख हैं, दश तो ज्ञानेन्द्रिय और कर्मेन्द्रिय, पाँच प्राणादि वायु, तथा मन, बुद्धि,

बुद्धिरहङ्कारश्चित्तामिति मुखानीव मुखानि तान्युपलिध-द्वाराणीत्यर्थः, स एवंविशिष्टो वैश्वानरो यथोक्तैद्वरिः शब्दा-दीन्स्थूलान्विषयान्भुङ्क्त इति स्थूलग्रुक् । विश्वेषां नराणा-मनेकथा नयनाद्वैश्वानरः विश्वश्वासौ नरश्चेति विश्वानरः । विश्वानर एव वैश्वानरः । सर्वपिण्डात्मानन्य-त्वात स प्रथमः पादः । एतत्पूर्वकत्वादुत्तरपादाधिगमस्य प्राथम्यमस्य ।

कथमयमात्मा ब्रह्मेति प्रत्य-गात्मनोऽस्य चतुष्पाच्चे प्रकृते द्युलोकादीनां मूर्घाद्यङ्गत्वमिति ।

नैष दोषः । सर्वस्य प्रपवैश्वानरस्य सप्ताङ्ग- श्वस्य साधिदैविखादिप्रतिपादने कस्यानेनात्मना
चतुष्पाच्वस्य विवक्षितत्वात् ।

अहंकार और चित्त-ये जिसके मुखके समान मुख अर्थात् उपलब्धि-के द्वार हैं, वह ऐसे विशेषणोंवाला वैश्वानर उपर्युक्त द्वारोंसे शब्द आदि स्थल विषयोंको भोगता है इसलिये वह स्थूलभुक है। सम्पूर्ण नरोंको [अनेक प्रकारकी योनियोंमें] नयन ( वहन ) करनेके कारण वह 'वैश्वा-नर' कहलाता है; अथवा वह विश्व (समस्त) नररूप है इसिंछेये विश्वानर है। विश्वानर ही [ स्वार्थमें तद्भित अण् प्रत्यय होनेसे ] वैश्वानर कहलाता है। समस्त देहोंसे अभिन्न होनेके कारण वही पहला पाद है। परवर्ती पादोंका ज्ञान पहले इसका ज्ञान होनेपर ही होता है, इसलिये यह प्रथम है।

शंका—"अयमात्मा 'ब्रह्म" इस श्रुतिके अनुसार यहाँ प्रत्यगात्माको चार पादोंवाला बतलानेका प्रसङ्ग था। उसमें युलोकादिको उसके मूर्धा आदि अंगरूपसे कैसे बतलाने लगे?

समाधान—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि इस आत्माके द्वारा ही अधिदैवसहित सम्पूर्ण प्रपञ्चके चतु-ष्पात्त्वका प्रतिपादन करना इष्ट है।

एवं च सति सर्वप्रपञ्चोपशमे-**ऽद्वैतसिद्धिः । सर्वभृतस्थश्चात्मैको** दृष्टः स्यात् सर्वभूतानि चात्मनि । ''यस्तु सर्वाणि भूतानि"(ई० उ० ६) इत्यादिश्चत्यर्थे उपसंहतश्चैवं स्यात । अन्यथा हि स्वदेहपरि-च्छिन्न एव प्रत्यगातमा सांख्या-दिभिरिव दृष्टः स्यात्तथा सत्यद्वैतमिति श्रुतिकृतो विशेषो न स्यात्, सांख्यादिदर्शनेना-विशेषात्। इष्यते च सर्वोपनिषदां सर्वात्मैक्यप्रतिपादकत्वम् । अतो युक्तमेवास्याध्यात्मिकस्य पिण्डा-त्मनो द्युलोकाद्यङ्गत्वेन विराडा-त्मनाधिदैविकेनैकत्वमभिप्रेत्य सप्ताङ्गत्ववचनम् । "मुर्धा ते च्यपतिष्यत्" ( छा० उ० ५। १२।२) इत्यादिलिङ्गदर्शनाचा विराजैकत्वमुपलक्षणार्थं हिरण्य-गर्भाव्याकृतात्मनोः। उक्तं चैतन्

ऐसा होनेपर ही सारे प्रपञ्चके निषेधपूर्वक अद्वैतकी सिद्धि हो सकेगी । समस्त भूतोंमें स्थित एक आत्मा और आत्मामें सम्पूर्ण भूतोंका साक्षात्कार हो सकेगा और इसी प्रकार ''जो सारे भूतोंको [ आत्मामें ही देखता है ]" इत्यादि श्रुतियोंके अर्थका उपसंहार हो सकेगा । नहीं तो सांख्यदर्शन आदिके समान अपने देहमें परिच्छिन अन्तरात्माका ही दर्शन होगा । ऐसा होनेपर 'अद्दैत है' इस श्रुतिप्रतिपादित विशेष भावकी सिद्धि नहीं होगी: क्योंकि सांख्यादि दर्शनोंकी अपेक्षा इसमें कुछ विशेषता नहीं रहेगी। परन्तु सम्पूर्ण उपनिषदोंको आत्माके एकलका प्रतिपादन तो इष्ट ही है। इसलिये इस आध्यात्मिक पिण्डात्मा-का चुलोक आदिके अंगरूपसे आधि-दैविक पिण्डात्माके साथ एकत्व प्रतिपादन करनेके अभिप्रायसे उस-का सप्ताङ्गत्व प्रतिपादन उचित ही है। इसके सिवा [आत्माकी व्यस्तो-पासनाके निन्दक] "तेरा शिर गिर जाता" आदि वाक्य भी इसमें हेतु हैं।

यहाँ जो विराट्के साथ एकत्व प्रतिपादन किया है वह हिरण्यगर्भ और अञ्याकृतके एकत्वको उपलक्षित

मधुत्राक्षणे ''यश्वायमस्यां पृथिन्यां तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चाय-मध्यात्मम्" (बृ० उ०२ ।५ । १) इत्यादि । सुषुप्ताव्याकृतयोस्त्वे-कत्वं सिद्धमेव निर्विशेषत्वात्। एवं च सत्येतितसद्धं भविष्यति सर्वद्वैतोपश्चमे चाद्वैतिमिति ॥३॥ होनेपर अद्वैत ही है ॥३॥

करानेके लिये है। मध्त्राह्मणमें ऐसा कहा भी है—''यह जो इस पृथिवीमें तेजोमय एवं अमृतमय पुरुष है तथा यह जो अध्यातमपुरुष है वि दोनों एक हैं ]" इत्यादि । कोई विशेषता न रहनेके कारण सोये हुए पुरुष और अन्याकृतका एकत्व तो सिद्ध ही है। ऐसा होनेपर ही यह सिद्ध होगा कि सम्पूर्ण द्वैतकी निवृत्ति

आत्माका द्वितीय पाद—तैजस

# स्वप्रस्थानोऽन्तःप्रज्ञः सप्ताङ्ग एकोनविंशति-मुखः प्रविविक्तभुक्तैजसो द्वितीयः पादः ॥४॥

खप्त जिसका स्थान है तथा जो अन्तःप्रज्ञ, सात अंगोंवाला, उन्नीस मुखवाला और सूक्ष्म विषयोंका भोक्ता है वह तैजस [ इसका ] दूसरा पाद है।

तैजसंस्य खमः स्थानमस्य जाग्रत्प्रज्ञानेक-साधना वहिविषयेवावभासमाना मनःस्पन्दनमात्रा सती तथाभूतं संस्कारं मनस्याधत्ते। तन्मनस्तथा संस्कृतं चित्रित इव पटो बाह्य-साधनानपेक्षमविद्याकामकर्मभिः माण्डु॰ २-

खप्न इस तैजसका स्थान है, इसलिये यह स्वप्तस्थानवाला [ कहा जाता | है । अनेक साधनवती जाप्रत्कालीना बुद्धि मनका रफुर्ण-होनेपर मात्र भी बाह्यविषय-सम्बन्धिनी-सी प्रतीत होती हुई मनमें वैसा ही संस्कार उत्पन्न करती है। चित्रित वस्रके समान इस प्रकारके संस्कारोंसे युक्त हुआ वह मन अविद्या कामना और कर्मके कारण बाह्यसाधनकी अपेक्षाके बिना प्रेर्यमाणं जाग्रद्धद्वभासते। तथा चोक्तम्—"अस्य लोकस्य सर्वा-वतो मात्रामपादाय" ( दृ० उ०४।३।९) इति। तथा "परे-देवे मनस्येकीभवति" (प्र० उ०४।२) इति प्रस्तुत्य "अत्रैष देवः स्वमे महिमानमनु-भवति" (प्र० उ०४।५) इत्याथर्वणे।

इन्द्रियापेक्षयान्तःस्थत्वानमनसस्तद्वासनारूपा च स्वमे प्रज्ञा
प्रद्वापां
यस्येत्यन्तःप्रज्ञः। विषयशून्यायां
केवलप्रकाशस्त्ररूपायां विषयित्वेन
भवतीति तैजसः । विश्वस्य
सविषयत्वेन प्रज्ञायाः स्थूलाया
भोज्यत्वम् । इह पुनः केवला
वासनामात्रा प्रज्ञा भोज्येति
प्रविविक्तो भोग इति । समानमन्यत्।द्वितीयः पादस्तैजसः॥४॥

ही प्रेरित होकर जाप्रत्-सा भासने लगता है । ऐसा ही कहा भी है— "इस सर्वसाधन-सम्पन्न लोकके संस्कार प्रहण करके [स्वप्त देखता है]" इत्यादि । तथा आधर्वणश्रुतिमें भी [समस्त इन्द्रियाँ] "परम (इन्द्रियादिसे उत्कृष्ट ) देव (प्रकाशनशील) मनमें एकरूप हो जाती हैं" इस प्रकार प्रस्तावनाकर कहा है "यहाँ—स्वप्तावस्थामें यह देव अपनी महिमाका अनुभव करता है।"

अन्य इन्द्रियोंकी अपेक्षा मन अधिक अन्तःस्थ है, स्वप्नावस्थामें जिसकी प्रज्ञा उस (मन) की वासनाके अनुरूप रहती है उसे अन्तःप्रज्ञ कहते हैं; वह अपनी विषयश्न्य और केवल प्रकाशस्वरूप प्रज्ञाका विषयी (अनुभव करनेवाला) होनेके कारण 'तैजस' कहा जाता है । विश्व वाद्यविषययुक्त होता है, इसलिये जागरित अवस्थामें स्थूल प्रज्ञा उसकी भोज्य है । किन्तु तैजसके लिये केवल वासनामात्र प्रज्ञा भोजनीया है; इसलिये इसका भोग सूक्ष्म है । शेष अर्थ पहलेहीके समान है । यह तैजस ही दूसरा पाद है ॥ ४॥

दर्शनादर्शनवृत्त्योस्तत्त्वाप्रवोध-लक्षणस्य स्वापस्य तुल्यत्वात सुषुप्तिग्रहणार्थं यत्र सुप्त इत्यादि विशेषणम् । अथ वा त्रिष्वपि तत्त्वाप्रतिबोधलक्षणः स्थानेषु स्वापोऽविशिष्ट इति पूर्वीभ्यां सुषुप्तं विभजते—

तित्त्वज्ञानका अभावरूपो खापा-वस्थाके दर्शन (जामतस्थान) और अदर्शन ( खप्तस्थान ) इन दोनों ही वृत्तियोंमें समान होनेके कारण सुष्रित अवस्थाको [ उससे पृथक ] ग्रहण करनेके लिये 'यत्र सप्तः' इत्यादि विशेषण दिये जाते हैं। अथवा तीनों ही अवस्थाओंमें तत्त्वका अज्ञानरूप निदा समान ही है इसलिये पहले दो स्थानोंसे सुपुप्तिका विभाग करते हैं---

आत्माका तृतीय पाद-पाज्ञ

यत्र सुप्तो न कञ्चन कामं कामयते न कञ्चन स्वप्नं पश्यति तत्सुषुप्तम् । सुषुप्तस्थान एकीभूतः एवानन्दमयो ह्यानन्द्भुक्चेतोमुखः प्रज्ञानघन प्राज्ञस्तृतीयः पादः ॥४॥

जिस अवस्थामें सोया हुआ पुरुष किसी भोगकी इच्छा नहीं करता और न कोई खप्र ही देखता है उसे सुषुप्ति कहते हैं। वह सुषुप्ति जिसका स्थान है तथा जो एकीभूत प्रकृष्ट ज्ञानस्ररूप होता हुआ ही आनन्दमय, आनन्दका भोक्ता और चेतनारूप मुखवाला है वह प्राज्ञ ही तीसरा पाद है॥५॥

यत्र यसिन्धाने काले वा सुप्तो न कश्चन खमं पश्यति न कश्चन कामं कामयते। न हि सुषुप्ते पूर्वयोरिवान्यथाग्रहणलक्षणं समान अन्यथा ग्रहणरूप खप्तदर्शन

जहाँ यानी जिस स्थान अथवा समयमें सोया हुआ पुरुष न कोई स्वप्त देखता और न किसी भोगकी ही इच्छा करता है, क्योंकि सुषुप्ता-वस्थामें पहली दोनों अवस्थाओंके खमदर्शनं कामो वा कश्चन विद्यते। तदेतत्सुषुप्तं स्थानमस्येति सुषुप्तस्थानः।

स्थानद्वयप्रविभक्तं मनःस्पन्दितं द्वेतजातं तथारूपापरित्या-गेनाविवेकापन्नं नैशतमोग्रस्तमि-वाहः सप्रपश्चमेकीभूतमित्युच्यते। अत एव खमजाग्रन्मनःस्पन्दनानि प्रज्ञानानि घनीभृतानीव सेयमव-स्थाविवेकरूपत्वात्प्रज्ञानधनः उच्यते । यथा रात्रौ नैशेन तमसाविभज्यमानं सर्वे घनमिव तद्दत्प्रज्ञानधन एव । एवशब्दान जात्यन्तरं प्रज्ञानव्यतिरेकेणा-स्तीत्यर्थः ।

मनसो विषयविषय्याकार-स्पन्दनायासदुःखाभावादानन्द-मय आनन्दप्रायो नानन्द एव । अथवा किसी प्रकारकी कामना नहीं होती, वह यह सुषुप्त अवस्था ही जिसका स्थान है उसे सुषुप्तस्थान कहते हैं।

जिस प्रकार रात्रिके अन्धकारसे दिन आच्छादित हो जाता है उसी प्रकार पूर्वोक्त दोनों स्थानोंमें विभिन्न रूपसे प्रतीत होनेवाला मनका स्फुरण-रूप द्वैतसमूह [इस अवस्थामें] प्रपञ्च-के सहित अपने उस(विशिष्ट) खरूप-का त्याग न कर अज्ञानसे आच्छादित हो जाता है; इसलिये इसे 'एकीभृत' ऐसा कहा जाता है। अतः जिस अवस्थामें स्वप्न और जाग्रत —ये मनके स्फुरणरूप प्रज्ञान घनीभूतसे हो जातें हैं, वह यह अवस्था अविवेक-रूपा होनेके कारण प्रज्ञानघन कही जाती है। जिस प्रकार रात्रिमें रात्रिके अन्धकारसे पृथक्त्वकी प्रतीति न होनेके कारण सम्पूर्ण प्रपञ्च घनीभूत-सा जान पड़ता है उसी प्रकार यह प्रज्ञानघन ही है। शब्दसे यह तात्पर्य है कि उस समय प्रज्ञानके सिवा कोई अन्य जाति नहीं रहती।

मनका जो विषय और विषयी-रूपसे स्फरित होनेके आयासका दुःख है उसका अभाव होनेके कारण यह आनन्दमय अर्थात् आनन्दबद्धुल है; केवल आनन्दमात्र अनात्यन्तिकत्वात् । यथा लोके निरायासस्थितः सुख्यानन्द-सुगुच्यते, अत्यन्तानायासरूपा हीयं स्थितिरनेनानुभूयत इत्या-नन्दसुक्, "एषोऽस्य परम आनन्दः" (वृ० उ०४।३। ३२) इति श्रुतेः ।

स्वमादिप्रतिवोधचेतः प्रति
द्वारीभूतत्वाच्चेतोग्रुखः। वोधलक्षणं वा चेतो द्वारं ग्रुखमस्य
स्वमाद्यागमनं प्रतीति चेतोग्रुखः।
भृतभविष्यज्ज्ञातृत्वं सर्वविषयज्ञातृत्वमस्यैवेति प्राज्ञः। सुषुप्तोऽपि
द्विभूतपूर्वगत्या प्राज्ञ उच्यते।
अथ वा प्रज्ञप्तिमात्रमस्यैवासाधारणं रूपमिति प्राज्ञः, इतस्योविशिष्टमपि विज्ञानमस्ति। सोऽयं
प्राज्ञस्तृतीयः पादः॥ ५॥

ही नहीं है, क्योंकि इस अवस्थामें आनन्दकी आत्यन्तिकता नहीं है; जिस प्रकार लोकमें अनायासरूपसे स्थित पुरुष सुखी या आनन्द भोग करनेवाला कहा जाता है, उसी प्रकार, क्योंकि इस अवस्थामें यह आत्मा इस अत्यन्त अनायासरूपा स्थितिका अनुभव करता है, इसल्यि यह आनन्दमुक् कहा जाता है; जैसा कि "यह इसका परम आनन्द है" इस श्रुतिसे सिद्ध होता है।

सप्तादि ज्ञानरूप चेतनाके प्रति द्वारखरूप होनेके कारण चेतोमुख है। अथवा स्वप्नादिकी प्राप्तिके लिये ज्ञानखरूप चित्त ही इसका द्वार यानी मुख है, इसलिये यह चेतोमुख है। भूत-भविष्यत्का तथा सम्पूर्ण विषयोंका ज्ञाता यही है, इसलिये यह प्राज्ञ है सुषुप्त होनेपर भी इसे भूतपूर्वगतिसे 'प्राज्ञ' कहा जाता है। अथवा केवल प्रज्ञप्ति (ज्ञान) मात्र इसीका असाधारणरूप है, इसलिये यह प्राज्ञ है, क्योंिक दूसरोंको (विश्व और तैजसको ) तो विशिष्ट विज्ञान भी होता है। वह यह प्राज्ञ ही तीसरा पाद है ॥ ५॥

## प्राज्ञका सर्वकारणत्व

## एष सर्वेश्वर एष सर्वज्ञः एषोऽन्तर्याम्येष योनिः सर्वस्य प्रभवाष्ययो हि भूतानाम् ॥६॥

यह सबका ईश्वर है, यह सर्वज्ञ है, यह अन्तर्यामी है और समस्त जीवोंकी उत्पत्ति तथा लयका स्थान होनेके कारण यह सबका कारण भी है ॥ ६॥

एप हि स्वरूपावस्थः सर्वेश्वरः साधिदैविकस्य भेदजातस्य सर्वस्ये-नैतसाजात्यन्तरभूतोऽ-न्येषामिव । "प्राणवन्धनं हि सोम्य मनः" (छा॰ उ॰ ६।८। २) इति श्रतेः । अयमेव हि सर्वस्य सर्वभेद।वस्थो ज्ञातेत्येप सर्वज्ञः। एयोऽन्तर्याम्यन्तरनुप्रविक्य सर्वेषां भूतानां नियन्ताप्येप एव। अत एव यथोक्तं सभेदं जगत्प्रस्यत इत्येष योनिः सर्वस्य । यत एवं प्रभवश्चाप्ययश्च प्रभवाप्ययो हि भृतानामेष एव ॥ ६ ॥

अपने खरूपमें स्थित यह (प्राज्ञ) ही सर्वेश्वर है, अर्थात् अधिदैवके सहित सम्पूर्ण भेदसमूहका ईश्वर-ईशन (शासन) करनेवाला है। ''हे सोम्य ! यह मन ( जीव ) प्राण ( प्राणसंज्ञक ब्रह्म ) रूप वन्धनवाला है" इस श्रुतिसे अन्य मतावलिम्बयों-के सिद्धान्तानुसार [ सर्वज्ञ परमेश्वर ] इस प्राज्ञसे कोई विजातीय पदार्थ नहीं है। सम्पूर्ण भेदमें स्थित हुआ यही सबका ज्ञात! है: इसलिये यह सर्वज्ञ है । [अतएव] यह अन्तर्यामी है अर्थात् समस्त प्राणियों-के भीतर अनुप्रविष्ट होकर उनका नियमन करनेवाला भी यहीं है। इसीसे पूर्वोक्त भेदके सहित जगत् उत्पन्न होता है; इसलिये यही सबका कारण है। क्योंकि ऐसा है, इसलिये यही समस्त प्राणियोंका उत्पत्ति और लयस्थान भी है ॥६॥

एक ही आत्माके तीन मेद अत्रैते स्रोका भवन्ति— इसी अर्थमें ये श्लोक हैं—

अत्रैतस्मिन्यथोक्तेऽर्थ एते यहाँ इस पूर्वोक्त अर्थमें ये श्लोक श्लोका भवन्ति । हैं—

बहिष्प्रज्ञो विभुर्विश्वो ह्यन्तःप्रज्ञस्तु तैजसः । घनप्रज्ञस्तथा प्राज्ञ एक एव त्रिधा स्मृतः ॥ १ ॥

त्रिभु त्रिश्व बहिष्प्रज्ञ है, तैजस अन्तःप्रज्ञ है तथा प्राज्ञ घनप्रज्ञ (प्रज्ञानघन) है। इस प्रकार एक ही आत्मा तीन प्रकारसे कहा जाता है॥ १॥

वहिष्प्रज्ञ इति । पर्यायेण त्रिस्थानत्वात्सोऽहमिति स्मृत्या प्रतिसन्धानाच स्थानत्रयव्यतिरि-क्तत्वमेकत्वं शुद्धत्वमसङ्गत्वं च सिद्धमित्यभिप्रायः। महामत्स्यादि-दृष्टान्तश्रुतेः ॥ १॥

बहिष्प्रज्ञ इत्यादि । इस श्लोकका तात्पर्य यह है कि क्रमशः तीन स्थानोंवाला होनेसे और 'मैं वही हूँ' इस'प्रकारकी स्मृतिद्वारा अनुसन्धान किया जानेके कारण आत्माका तीनों स्थानोंसे पृथक्त्व, एकत्व, शुद्धत्व और असंगत्व सिद्ध होता है, जैसा कि महामत्स्यादि दृष्टान्तका वर्णन करनेवाली श्रुति \* वतलाती है ॥१॥

->\*e-

<sup>\*</sup> जिस प्रकार किसी नदोमें रहनेवाला कोई वलवान् मत्स्य उसके प्रवाहसे विचिलित न होकर उसके दोनों तटोंपर आता-जाता रहता हैं। किन्तु उन तटोंसे पृथक् होनेके कारण उनके गुण-दोषोंसे युक्त नहीं होता तथा जिस प्रकार कोई वड़ा पक्षी आकाशमें स्वच्छन्दर्गातसे उड़ता रहता है उसी प्रकार स्वप्न और जाप्रत् दोनों स्थानोंमें सञ्चार करनेवाला आत्मा एक, असंग और शुद्ध है— ऐसा मानना उचित ही है। (देखिये बृ० उ० ४। ३। १८, १९)

## विश्वादिके विभिन्न स्थान

दोनां त्रयाणामनुभवप्रदर्शनार्थोऽ- तीनोंका अनुभव दिखलानेके लिये यं श्लोकः-

जागरितावस्थायामेव विश्वा- जाप्रत् अवस्थामें ही विश्व आदि यह श्लोक कहा जाता है-

दक्षिणाक्षिमुखे विश्वो मनस्यन्तस्तु तैजसः। आकारो च हृदि प्राज्ञस्त्रिधा देहे व्यवस्थितः॥

दक्षिणनेत्ररूप द्वारमें विश्व रहता है, तैजस मनके भीतर रहता है, प्राज्ञ हृदयाकारामें उपलब्ध होता है। इस प्रकार यह [ एक ही आत्मा ] शरीरमें तीन प्रकारसे स्थित है ॥ २ ॥

दक्षिणमक्ष्येव मुखं तसिन् प्राधान्येन द्रष्टा स्थूलानां विश्वोऽ-नुभूयते। ''इन्धो ह वै नामैप योऽयं दक्षिणेऽक्षनपुरुषः" ( वृ० उ०४।२।२) इति श्रतेः। दीप्तिगुणो वैश्वानरः। आदित्यान्तर्गतो वैराज आत्मा चक्षपि च द्रष्टैकः।

नन्यन्यो हिरण्यगर्भः क्षेत्रज्ञो दक्षिणेऽक्षण्यक्ष्णोर्नियन्ता द्रष्टा चान्यो देहस्वामी।

दक्षिण नेत्र ही मुख (उपलब्ध-का स्थान ) है; उसीमें प्रधानतासे स्थुल पदार्थींके साक्षी विश्वका अनुभव होता है। "यह जो दक्षिण नेत्रमें स्थित पुरुष है 'इन्धें' नामसे प्रसिद्ध है''इस श्रुतिसे भी यहीं प्रमाणित होता है। दीप्तिगुणविशिष्ट वैश्वानरको 'इन्ध' कहते हैं। आदित्यान्तर्गत वैराजसंज्ञक आत्मा और नेत्रोंमें स्थित साक्षी-ये दोनों एक ही हैं।

शंका-हिरण्यगर्भ अन्य है तथा दक्षिण नेत्रमें स्थित नेत्रेन्द्रियका नियन्ता और साक्षी देहका स्वामी क्षेत्रज्ञ अन्य है । [ उन दोनोंकी एकता कैसे हो सकती है ? ]

१. जो जागरित अवस्थामें स्थूल पदार्थोंका भोक्ता होनेके कारण इद्ध-दीप्त होता है।

न, खतो भेदानम्युपगमात्।
"एको देवः सर्वभूतेषु गृढः"
(इवे॰ उ॰ ६। ११) इति
श्रुतेः। "क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धि
सर्वक्षेत्रेषु भारत" (गीता १३।
२) "अविभक्तं चभूतेषु विभक्तमिव च स्थितम्" (गीता १३।
१६) इति स्मृतेः। सर्वेषु करणेब्विशेषेऽपि दक्षिणाक्षण्युपलिब्धपाटचदर्शनात्तत्र विशेषेण
निर्देशो विश्वस्य।

दक्षिणाक्षिगतो रूपं दृष्टा नि-मोलिताक्षस्तदेव सारन्मनस्यन्तः-स्त्रम इव तदेव वासनारूपाभि-व्यक्तं पञ्चति । यथात्र तथा स्त्रमे । अतो मनस्यन्तस्तु तैजसो-ऽपि विञ्च एव ।

आकाशे च हृदि सरणाख्य-व्यापारोपरमे प्राज्ञ एकीभृतो समाधान—नहीं [ऐसी बात नहीं है], क्योंकि उनका खामाविक भेद नहीं माना गया, क्योंकि "सम्पूर्ण भूतोंमें एक ही देव छिपा हुआ है" इस श्रुतिसे तथा "हे भारत! समस्त क्षेत्रोंमें क्षेत्रज्ञ मुझे ही जान" "[वह वस्तुतः] विभक्त न होकर भी विभक्तके समान स्थित है" इत्यादि स्मृतियोंसे भी [यही बात सिद्ध होती है]। सम्पूर्ण इन्द्रियोंमें समान-रूपसे स्थित होनेपर भी दक्षिण नेत्रमें उसकी उपलब्धिकी स्पष्टता देखनेसे वहीं विश्वका विशेषरूपसे निर्देश किया जाता है।

दक्षिणनेत्रस्थित जीवात्मा रूप-को देखकर फिर नेत्र मूँद मनमें उसीका स्मरण करता हुआ वासना-रूपसे अभिन्यक्त उसी रूपका खप्तमें उपल्ब्धकी तरह दर्शन करता है। जिस प्रकार इस अवस्थामें होता है, ठीक वैसा ही खप्तमें होता है। [इसलिये यह जाप्रत्में खप्त ही है] अतः मनके भीतर स्थित तैजस भी विश्व ही है।

तथा स्मरणरूप व्यापारके निवृत्त हो जानेपर हृदयाकाशमें स्थित प्राज्ञ मनोव्यापारका अभाव हो जानेके

0

घनप्रज्ञ एव भवतिः मनोन्यापा-राभावात् । दर्शनस्परणे एव हि मनःस्पन्दितेः तदभावे हृद्येवा-विशेषेण प्राणात्मनावस्थानम् । "प्राणो ह्येवतान्सर्वान्संग्रङ्क्ते" (छा० उ० ४।३।३) इति श्रुतेः । तैजसो हिरण्यगर्भो मनः-स्थत्वात् । "लिङ्गं मनः" ( वृ० उ० ४।४।६)। "मनोमयोऽयं पुरुषः" ( वृ० उ० ५।६।१) इत्यादिश्रुतिभ्यः ।

नजु व्याकृतः प्राणः सुषुप्ते ।

तदात्मकानि करणानि भवन्ति ।

कथमव्याकृतता ?

कारण एकीभूत और घनप्रज्ञ ही हो जाता है। दर्शन और स्मरण ही मनका स्फरण हैं, उनका अभाव हो जानेपर जो जीवका हृदयके भीतर ही निर्विशेष प्राणरूपमें स्थित होना है [वही जाप्रत्में सुष्ठिति है]। ''प्राण ही इन सबको अपनेमें लीन कर लेता है'' इस श्रुतिसे यही प्रमाणित होता है। मनःस्थित होनेके कारण तैजस ही हिरण्यगर्भ है। \* ''[सत्रह अवयववाला] लिङ्गरूप मन'' ''यह पुरुष मनोमय है'' इत्यादि श्रुतियोंसे भी [तैजस और हिरण्यगर्भकी एकता सिद्ध होती है]।

शंका—सुषुप्तिमें भी प्राण तो व्याकृत (विशेषभावापन्न) ही होता है † तथा ['प्राणो होवैता-न्सर्शनसंगृङ्क्ते' इस श्रुतिके अनुसार] इन्द्रियाँ भी प्राणरूप ही हो जाती हैं। फिर उसकी अव्याकृतता कैसे कही गयी ?

<sup>#</sup> क्योंकि तैजसकी उपाधि व्यष्टि मन है और हिरण्यगर्भकी समिष्टि मन तथा समिष्ट-व्यष्टिका परस्पर अमेद है।

१-यहाँ हिरण्यगर्भको ही 'पुरुष' कहा गया है।

<sup>†</sup> क्योंकि सोये हुए पुरुषके पास बैठे हुए लोगोंको वह ऐसा ही दिखायी देता है।

if

नैप दोषः, अञ्याकृतस्य

<sub>सुप्रमो</sub> देशकालविशेषामा
प्राणानाम् वात्। यद्यपि प्राणा
अन्याकृतत्वम्

भिमाने सति ज्या-

कृततैव प्राणस्य तथापि पिण्ड-परिच्छिन्नविशेषाभिमाननिरोधः प्राणे भवतीत्यव्याकृत एव प्राणः सुपुप्ते परिच्छिन्नाभिमानवताम् । यथा प्राणलये परिच्छिना-भिमानिनां प्राणोऽव्याकृतस्तथा प्राणाभिमानिनोऽप्यविशेषापत्ताव-व्याकृतता समाना प्रसववीजातम-कत्वं च तद्ध्यक्षश्चेकोऽव्याकृता-वस्थः। परिच्छिन्नाभिमानिना-तेनैकत्वमिति मध्यक्षाणां च पूर्वोक्तं विशेषणमेकीभूतः प्रज्ञान-घन इत्याद्यपपन्नम् । तसिन्नक्त-हेत्रत्वाच ।

समाधान—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि अन्याकृत पदार्थमें देश-कालक्ष्म विशेष भावका अभाव होता है। यद्यपि [जैसा कि खप्तावस्थामें होता है] प्राणका अभिमान रहते हुए तो उसकी न्याकृतता है ही तथापि सुषुप्तावस्थामें प्राणमें पिण्डपरि-च्छिन विशेषका अभिमान [ अर्थात् यह मेरे शरीरसे परिच्छिन प्राण है—ऐसा अभिमान]नहीं रहता; अतः परिच्छिन्नदेहाभिमानियोंके लिये भी उस समय वह अन्याकृत ही है।

जिस प्रकार प्राणका लय अर्थात मृत्य व होनेपर परिच्छिन देहा-भिमानियोंका प्राण अन्याकृतरूपमें रहता है उसी प्रकार प्राणाभिमानियों-को भी प्राणकी अविशेषता होनेपर उसकी अन्याकृतता प्रसव-बीजरूपता वैसी ही है। अतः [ अन्याकृत और सुषुप्ति ] इन दोनों अवस्थाओंका साक्षी भी अन्याकृत अवस्थामें रहनेवाला एक ही [ चेतन आत्मा | है । परिच्छिन्न देहोंके अभिमानी और उनके साक्षियोंकी उसके साथ एकता है; अतः प्राज्ञके लिये] 'एकी भूतः प्रज्ञानघनः' आदि पूर्वोक्त विशेषण उचित ही विशेषतः इसलिये भी, क्योंकि इसमें अधिदैव अन्याकृत और अध्यातम प्राज्ञकी एकतारूप ] उपर्युक्त हेत् भी विद्यमान है।

कथं प्राणशब्दत्वमव्याकृतस्य।

''प्राणवन्धनं हि सोम्य मनः'' (छा० उ०६।८।२) इति श्रुतेः।

ननु तत्र ''सदेव सोम्य''
(छा॰ उ॰ ६।२।१) इति
प्रकृतं सद्रक्ष प्राणशब्दवाच्यम्।
नैप दोषः, वीजात्मकत्वाभ्युपगमात्सतः। यद्यपि
प्राणशब्दस्य
सद्रक्ष प्राणशब्दवाच्यं
परत्वम् तत्र तथापि जीवप्रसय-

वीजात्मकत्वमपरित्य-ज्यैव प्राणशब्दत्वं सतः सच्छब्द-वाच्यता च । यदि हि निर्वीजरूपं विविक्षतं ब्रह्माभविष्यत् "नेति नेति" ( वृ० उ० ४ । ४ । २२, ४ । ५ । १५ ) "यतो वाचो निवर्तन्ते" ( तै० उ० २ । ९ ) "अन्यदेव तिहिदिताद्यो अवि-दितात्" ( के० उ० १ । ३ ) इत्यवक्ष्यत् "न सत्तवासदुच्यते" (गीता १३ । १२ ) इति स्मृतेः। शंका-किन्तु अव्याकृत 'प्राण' शब्दवाच्य कैसे हुआ ?

समाधान—''हे सोम्य ! मन प्राणके ही अधीन है" इस श्रुतिके अनुसार ।

शंका—िकन्तु वहाँ तो ''सदेव सोम्य'' इस श्रुतिके अनुसार प्रसङ्ग-प्राप्त सद्रह्म ही 'प्राण' शब्दका वाच्य है।

समाधान-वहाँ यह दोप नहीं हो सकता, क्योंकि [ उस प्रसङ्गमें ] सद्रह्मकी बीजात्मकता स्वीकार की है। यद्यपि वहाँ 'प्राण' शब्दका वाच्य सद्रह्म है तथापि जीवोंकी उत्पत्तिकी बीजात्मकताका न करते हुए ही उस सद्रह्ममें प्राणशब्दत्व और 'सत्' शब्दका वाच्यत्व माना गया है। यदि वहाँ 'सत्' शब्दसे निवीजब्रह्म कहना इष्ट हो तो उसे "यह नहीं है, यह नहीं है" "जहाँसे वाणी छौट आती है" "वह विदितसे अन्य है और अविदितसे भी ऊपर है" इत्यादि प्रकारसे कहा जायगा, जैसा कि "वह न सर्त् कहा जाता है और न असत्" इस स्पृतिसे भी सिद्ध होता है।

30

निर्वीजतयैव चेत्सति लीनानां सुषुप्तप्रलययोः पुनरुत्थानानु-पपत्तिः स्यात् । मुक्तानां च पुनरुत्पत्तिप्रसङ्गः, बीजाभावा-विशेषात्। ज्ञानदाह्यवीजाभावे च ज्ञानानर्थक्यप्रसङ्गः। तसात्सवीज-त्वाभ्युपग्मेनेव सतः प्राणत्व-व्यपदेशः सर्वश्रुतिषु च कारणत्व-व्यपदेशः ।

अत एव ''अक्षरात्परतः परः'' (मु॰ उ॰ २।१।२)। "सवाद्याभ्यन्तरो ह्यजः" ( मु० उ० २ १ १ । २ ) । ''यतो वाचो निवर्तन्ते" (तै० उ० २। ९)। ''नेति नेति" ( वृ० उ० ४।४।२२) इत्यादिना बीज-वच्चापनयनेन व्यपदेशः। तामबीजावस्थां तस्यैव प्राज्ञशब्द- । तथा जाप्रत् आदि अवस्थासे रहित,

और यदि वहाँ 'सत्' शब्दसे ] ब्रह्मका निर्वीजरूपसे हीं निर्देश करना इष्ट हो तो सुषुप्ति और प्रलय (मरण) अवस्थामें सत्में लीन हुए पुरुषोंका फिर उठना[अर्थात् उत्पन्न होना। सम्भव नहीं होगा तथा मुक्त पुरुषोंके पुनः उत्पन होनेका प्रसङ्ग उपस्थित हो जायगा, \* क्योंकि [मुक्त और सत्में लीन हुए पुरुषोंमें] वीजत्वका अभाव समान ही है। तथा ज्ञानसे दग्ध होनेवाले वीजका अभाव होनेपर ज्ञानकी व्यर्थताका भी प्रसङ्ग उपस्थित हो जायगा 1 अतः सद्रहाकी सवीजता स्वीकार करके ही उसका प्राणरूपसे समस्त श्रुतियोंमें कारणरूपसे उल्लेख किया गया है।

इसीलिये "वह पर अक्षरसे भी पर है" "वह बाह्य (कार्य) और अभ्यन्तर (कारण) के [उनका अधिष्ठान होनेके कारण] अजन्मा है" "जहाँसे वाणी लौट आती है" "यह नहीं है यह नहीं है" इत्याद्भिः श्रुतियोद्दारा शुद्ध ब्रह्मका निर्देश बीजवत्त्रका निरास करके ही किया गया है। उस शब्दवाच्य जीवकी, देहादिसम्बन्ध

क्योंकि निर्वीज ब्रह्ममें लीन हुए मुक्तोंका पुनर्जन्म माना नहीं गया और यदि उस अवस्थामें भी पुनर्जन्म स्वीकार किया जाय तो मुक्तिसे भी पुनर्जनमं होना मानना पडेगा।

वाच्यस्य तुरीयत्वेन देहादिसंवन्ध-जाग्रदादिरहितां पारमार्थिकीं पृथग्वक्ष्यति । बीजावस्थापि न **किञ्चिदवेदिपमित्युत्थितस्य** प्रत्ययदर्शनादेहेऽनुभूयत एवेति । त्रिधा देहे व्यवस्थित इत्युच्यते । २। स्थित है' ऐसा कहा गया है ॥२॥

उस पारमार्थिकी अबीजावस्थाका त्ररीयरूपसे अलग वर्णन करेंगे। बीजावस्था भी जाप्रत् होनेपर 'मुझे कुछ भी पता नहीं रहा' ऐसी प्रतीति देखनेसे शरीरमें अनुभव होती ही है। इसीसे 'वह देहमें तीन प्रकारसे

विश्वादिका त्रिविध भोग

विश्वो हि स्थूलभुङ्नित्यं तैजसः प्रविविक्तभुक्।

आनन्द्भुक्तथा प्राज्ञस्त्रिधा भोगं निबोधत ॥

विश्व सर्वदा स्थूल पदार्थोंको ही भोगनेवाला है, तैजस सूक्ष्म पदार्थों-का भोक्ता है तथा प्राज्ञ आनन्दको भोगनेवाला है; इस प्रकार इनका तीन तरहका भोग जानो ॥३॥

स्थूलं तर्पयते विश्वं प्रविविक्तं तु तैजसम् । आनन्दश्च तथा प्राज्ञं त्रिधा तृप्तिं निबोधत ॥ ४ ॥

स्पूल पदार्थ विश्वको तृप्त करता है, सूक्ष्म तैजसकी तृप्ति करने-वाला है तथा आनन्द प्राज्ञकी; इस प्रकार इनकी तृप्ति भी तीन तरहकी समझो ॥४॥

उक्तार्थों श्लोकौ ॥ ३-४ ॥ | इन दोनों स्लोकोंका अर्थ कहा जा चुका है ॥ ३-४॥

त्रिविध मोक्ता और भोग्यके ज्ञानका फल

त्रिषु धामसु यद्भोज्यं भोक्ता यश्च प्रकीर्तितः। वेदैतदुभयं यस्तु स भुञ्जानो न लिप्यते ॥ ५ ॥ [जाप्रत्, खप्न और सुषुप्ति—इन] तीनों स्थानोंमें जो भोज्य और भोक्ता वतलाये गये हैं—इन दोनोंको जो जानता है, वह [भोगोंको] भोगते हुए भी उनसे लिप्त नहीं होता ॥ ५॥

त्रिषु धामसु जाग्रदादिषु स्थूलप्रविविक्तानन्दाख्यं भोज्य-मेकं त्रिधाभृतम् । यश्च विश्व-तैजसप्राज्ञाख्यो भोक्तैकः सोऽह-मित्येकत्वेन प्रतिसन्धानाद्द्रष्ट्-त्वाविशेपाच प्रकीर्तितः: यो वेटै-तदुभयं भोज्यभोक्तृतयानेकधा भिनं स भुजानो न लिप्यतेः भोज्यस्य सर्वस्यैकस्य भोक्त-र्भोज्यत्वात्। न हि यस्य यो विषयः स तेन हीयते वर्धते वाः द्यप्तिः खविषयं दग्ध्वा काष्टादि तद्वत ॥५॥ Cost Topic

जाप्रत् आदि तीन स्थानोंमें जो स्थल, सूक्म और आनन्दसंज्ञक तीन भेदोंमें वँटा हुआ एक ही भोज्य है और 'वह मैं हूँ' इस प्रकार एक रूपसे अनुसंधान किये जाने तथा द्रष्टत्वमें कोई विशेषता न होनेके कारण विश्व, तैजस और प्राज्ञनामक जो एक ही भोक्ता बतलाया गया है-इस प्रकार भोज्य और भोक्तारूपसे अनेक प्रकार विभिन्न हुए इन दोनों ( भोक्ता और भोज्य ) को जो जानता है वह भोगता हुआ भी लिप्त नहीं होता, क्योंकि संमस्त भोज्य एक ही भोक्ताका भोग है। जैसे अग्नि अपने वित्रय काष्टादिको जलाकर नियुना-धिक नहीं होता अपने स्वरूपमें सदा समान रहता है। उसी प्रकार जिसका जो त्रिपय होता है वह उस विषयके कारण हास अथवा वृद्धिको प्राप्त नहीं होता ॥५॥

प्राण ही सबकी सृष्टि करता है

प्रभवः सर्वभावानां सतामिति विनिश्चयः। सर्वं जनयति प्राणश्चेतोंऽशून्पुरुषः पृथक्॥ ६॥ यह सुनिश्चित बात है कि जो पदार्थ विद्यमान होते हैं उन्हीं सबको उत्पत्ति हुआ करती है । बीजात्मक प्राण ही सबकी उत्पत्ति करता है और चेतनात्मक पुरुष चैतन्यके आभासभूत जीवोंको अलग-अलग प्रकट करता है ॥६॥

सतां विद्यमानानां स्वेनाविद्या-कृतनामरूपमायाखरूपेण सर्व-भावानां विश्वतैजसप्राज्ञभेदानां प्रभव उत्पत्तिः । वक्ष्यति च-"वन्ध्यापुत्रो न तत्त्वेन मायया वापि जायते" इति । यदि द्यसतामेव जन्म स्याद्वह्मणो-ऽच्यवहार्यस्य ग्रहणद्वाराभावाद-सत्त्वप्रसङ्गः। दृष्टं च रज्जुसपीदी-नामविद्याकृतमायावीजोत्पन्नानां रज्ज्वाद्यात्मना सन्त्वम् । न हि निरास्पदा रज्जुसर्पमृगतृष्णि-कचिदुपलभ्यन्ते कादयः केनचित् यथा रेज्ज्वां प्राक्सर्पोत्पत्ते रज्ज्वात्मना सर्पः सन्नेवासीत्, एवं सर्वभावा-नामुत्पत्तेः प्राक्प्राणवीजात्मनैव सन्वम्। इत्यतः श्रुतिरपि वक्ति-''ब्रह्मैवेदम्''(मु० उ० २।२।११) ''आत्मैवेदमग्र आसीत्''(बृ० उ० १।४।१) इति।

सत् अर्थात् अपने अविद्याकृत नामरूपात्मक मायिक खरूपसे विद्यमान विश्व, तैजस और प्राज्ञ भेदवाले सम्पूर्ण पदार्थीकी उत्पत्ति हुआ करती है। आगे (प्रक०३ का० २८ में) यह कहेंगे भी कि ''वन्ध्यापत्र न तो बस्तुतः और न मायासे ही उत्पन्न डोता है।" यदि असत् ( खरूपसे अविद्यमान ) पदार्थोंकी ही उलित्त हुआ करती तो अन्यवहार्य ब्रह्मको प्रहण करनेका कोई मार्ग न रहनेसे उसकी असत्ताका प्रसङ्ग उपस्थित हो जाता। अतिचाकृत मायामय वीजसे उत्पन्न हुए रञ्जुसपीदिकी भी रज्जु आदिरूपसे सत्ता देखी गयी है। किसी भी पुरुषने निराश्रय रञ्जुसर्प अयवा मृगतृष्णा आदि कभी नहीं देखे । जिस प्रकार सर्पकी उत्पत्तिसे पूर्व वह रज्जुमें रज्जुरूपसे सत् ही था उसी प्रकार समस्त पदार्थ अपनी उत्पत्तिसे पूर्व प्राणात्मक बीजरूपसे सत् ही थे। इसीसे श्रुति भी कहती है—''यह ब्रह्म ही है'' ''पहले यह आत्मा ही था" इत्यादि ।

सर्व जनयति प्राणश्चेतों-ग्रनंशव इव रवेश्विदात्मकस्य पुरुषस्य चेतोरूपा जलार्कसमाः प्राज्ञतैजसविश्वभेदेन देवतिर्य-गादिदेहभेदेषु विभाव्यमाना-श्रेतोंशवो ये तान्पुरुषः पृथाग्विपय-भावविलक्षणानिमिविस्फुलिङ्गवत् सलक्षणाञ्जलार्कवच जीवलक्षणां-स्त्वितरान् सर्वभावान् प्राणो वीजात्मा जनयति ''यथोर्ण-नाभिः" (मु॰ उ०१।१।७)"यथा-मेः क्षुद्रा विस्फुलिङ्गाः" (बृ० उ० २।१।२०) इत्यादिश्रुतेः ॥६॥ | सिद्ध होता है ॥६॥

सव पदार्थोंको बिजरूप । प्राण ही उत्पन्न करता है। तथा जो प्रतिविभ्नित संमान देव, मनुष्य और तिर्यगादि विभिन्न शरीरोंमें प्राज्ञ, तैजस एवं भासमान चिदात्मक विश्वरूपसे पुरुषके किरणरूप चिदाभास हैं, उन विषयभावसे विरुक्षण तथा अग्निकी चिनगारी और जलमें प्रतिविम्बित सूर्यके समान सजातीय जीवोंको पुरुष अलग ही उत्पन्न करता है। उनके सिवाय अन्य समस्त पदार्थों-को वीजात्मक प्राण उत्पन्न करता है, जैसा कि "जिस प्रकार जिला बनाती है।" तथा "जैसे अग्निसे छोटो-छोटो चिनगारियाँ निकलती हैं" इत्यादि श्रतियोंसे

साष्ट्रिके विषयमें भिन्न-भिन्न विकल्प

विभूतिं प्रसवं लन्ये मन्यन्ते सृष्टिचिन्तकाः। **स्वप्नमायासरू**पेति सृष्टिरन्यैर्विकल्पिता॥

सृष्टिके विषयमें विचार करनेवाले दूसरे लोग भगवान्की विभूतिको ही जगत्की उत्पत्ति मानते हैं तथा दूसरे लोगोंद्वारा यह सृष्टि स्वप्न और मायाके समान मानी गयी है ॥ ७॥

विभृतिविस्तार ईश्वरस्य सृष्टि-रिति सृष्टिचिन्तका मन्यन्ते न तु परमार्थचिन्तकानां सृष्टावादर इत्यर्थः। ''इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते" (बृ० उ० २ । ५ । १९) इति श्रुते:। न हि मायाविनं निक्षिप्य स्त्रमाकाशे तेत सायुधमारुह्य चक्षुर्गोचरतामतीत्य युद्धेन खण्डशक्छिन्नं पतितं पुनरुत्थितं च पश्यतां तत्कृत-मायादिसतत्त्वचिन्तायामादरो भवति । तथैवायं मायाविनः सूत्र-प्रसारणसमः सुषुप्तस्वमादिविका-सस्तदारूढमायाविसमश्च तत्स्थः प्राज्ञतैजसादिः। स्त्रतदारूढाभ्या-मन्यः परमार्थमायावी स एव भूमिष्ठो मायाछन्नोऽहश्यमान एव यथा तथा तुरीयाख्यं

यह सृष्टि ईश्वरकी विभूति यानी उसका विस्तार है-ऐसा सृष्टिके विषयमें विचार करनेवाले लोग मानते हैं। तात्पर्य यह है कि परमार्थ-चिन्तन करनेवालोंका सृष्टिके विषय-में आदर नहीं होता; जैसा कि ''इन्द्र (परमात्मा ) मायासे अनेक वाला हो जाता है" इस श्रुतिसे सिद्ध होता है, [केवल बहिर्मुख पुरुष ही उसकी उत्पत्तिके विषयमें तरहकी कल्पना किया करते हैं 1। आकाशमें सूत फेंककर उसपर शस्त्रोंसहित आरूढ़ हो नेत्रेन्द्रियकी पहुँचसे परे जाकर युद्धके अनेकों टुकड़ोंमें विभक्त होकर गिरे हुए मायावीको पुनः उठता देखने-वाले पुरुषोंको उसकी रची हुई माया आदिके खरूपके चिन्तनमें नहीं होता । उस मायावीके सूत्र-विस्तारके समान ही ये सुषुप्ति एवं स्रप्रादिके विकास हैं; तथा उस (सूत्र) पर चढ़े ह्रए मायावीके समान ही उन ( सुषुप्ति आदि अवस्थाओं ) में स्थित प्राज्ञ एवं तैजस आदि हैं। किन्तु वास्तविक मायांत्री तो सूत्र और उसपर चढ़े हुए मायावीसे भिन्न है और वही जैसे मायासे आष्छादित रहनेके कारण दिखलायी म देता हुआ ही पृथिवीपर स्थित रहता है वैसा ही

परमार्थतत्त्वम् । अतस्तचिन्ताया-मेवादरो मुम्रक्षणामार्याणां न निष्प्रयोजनायां सृष्टावाद् र इत्यतः सृष्टिचिन्तकानामेवैते विकल्पा इत्याह—स्वममायासरूपेति खमरूपा मायासरूपा चेति ॥७॥

त्रीयसंज्ञक परमार्थ तत्त्व भी है। अतः मोक्षकामी आर्य पुरुषोंका उसी-के चिन्तनमें आदर होता है। प्रयोजनहीन सृष्टिमें उनका आदर नहीं होता । अतः ये सत्र विकल्प सष्टिका चिन्तन करनेवालोंके ही हैं; इसीसे कहा है-'खप्तमायासरूपा इति' अर्थात् [ दूसरे इसे ] स्वमरूपा और मायारूपा वितलाते हैं 1 ॥७॥

--

इच्छामात्रं प्रभोः सृष्टिरिति सृष्टौ विनिश्चिताः ।

कालात्प्रसृतिं भूतानां मन्यन्ते कालचिन्तकाः ॥ ८ ॥

कोई-कोई सृष्टिके विषयमें ऐसा निश्चय रखते हैं कि 'प्रभुकी इच्छा ही सृष्टि है। 'तथा कालके विषयमें विचार करनेवाले ज्योतिमी लोग ] कालसे ही जीवोंकी उत्पत्ति मानते हैं ॥ ८॥

इच्छामात्रं प्रभोः सत्यसंकल्प-त्वात्सृष्टिर्घटादिः संकल्पनामात्रं न संकल्पनातिरिक्तम्। कालादेव तथा कोई-कोई 'सृष्टि कालहींसे हुई सृष्टिरिति केचित्।।८॥

भगवान् सत्यसंकलप हैं; अतः घटादिकी सृष्टि प्रभुका संकल्पमात्र है-उनके संकल्पसे भिन्न नहीं है। है' ऐसा कहते हैं ॥ ८॥

भोगार्थं सृष्टिरित्यन्ये क्रीडार्थमिति चापरे। देवस्यैष स्वभावोऽयमाप्तकामस्य का सपृहा ॥ ६ ॥

ु कुछ लोग 'सृष्टि भोगके लिये हैं' ऐसा मानते हैं और कुछ 'क्रीडाके लिये हैं' ऐसा समझते हैं। [परन्तु वास्तवमें तो ] यह भगवान्का स्वभाव ही है क्योंकि पूर्णकामको इच्छा ही क्या हो सकती है ! ॥ ९ ॥

भोगार्थं क्रीडार्थमिति चान्ये
सृष्टिं मन्यन्ते । अनयोः पक्षयोदूषणं देवस्येप स्वभावोऽयमिति
देवस्य स्वभावपक्षमाश्रित्य, सर्वेपां
वा पक्षाणामाप्तकामस्य का स्पृहेति ।
न हि रज्ज्वादीनामिवद्यास्वभावव्यतिरेकेण सर्पाद्याभासत्वे
कारणं शक्यं वक्तुम् ॥९॥

दूसरे लोग सृष्टिको 'यह भोगार्थ अथवा कीडार्थ है'—ऐसा मानते हैं। 'देवस्यैष खभावोऽयम्' इस वाक्यसे देवके खभावपक्षका आश्रय लेकर इन दोनों पक्षोंको दोषयुक्त बतलाते हैं। अथवा 'आप्तकामस्य का स्पृद्धा' यह चौथा पाद सभी पक्षोंको दोष-यक्त बतलानेवाला है; क्योंकि अविद्यारूप अपने खभावके बिना रज्जु आदिका सर्पादिकी अभिव्यक्ति-में कारणत्व नहीं बतलाया जा सकता॥ ९॥

्र्यू पादका विवरण

चतुर्थः पादः क्रमप्राप्तो वक्तव्य इत्याह—नान्तःप्रश्नमित्यादिना। सर्वशब्दप्रवृत्तिनिमित्तशून्यत्वा-त्तस्य शब्दानिभिधेयत्विमिति विशेषप्रतिषेधेनैव च तुरीयं निर्दिदिश्चति।

श्र्न्यमेव ताई तत्।

नः मिथ्याविकल्पस्य

अत्र क्रमसे प्राप्त हुआ चौथा पाद भी वतलाना है, अतः यहीं वात 'नान्तः प्रज्ञम्' इत्यादि मन्त्रसे कहते हैं । वह (चौथा पाद) सम्पूर्ण शब्दप्रवृत्तिके निमित्तसे रहित है, अतः शब्दसे उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। इसलिये श्रुति [अन्तः प्रज्ञत्व आदि] विशेष भावका प्रतिषेध करके ही उस तुरीयका निर्देश करनेमें प्रवृत्त होती है।

पूर्व ०-तब तो वह शून्यरूप ही हुआ ।

सिद्धानती-नहीं; क्योंकि मिथ्या

निर्निमित्तत्वानुपपत्तेः । न हि रजतसपपुरुपमृगतृष्णिकादिवि-करपाःशुक्तिकारज्जस्थाणूपरादि-व्यतिरेकेणावस्त्वास्पदाः शक्याः करुपयितुम् ।

एवं तिह प्राणादिसर्विविकल्पा-स्पद्त्वात्तुरीयस्य शब्दवाच्यत्वम् इति न प्रतिपेथैः प्रत्याय्यत्वम् उदकाधारादेरिव घटादेः।

नः प्राणादिशिकल्पस्यासन्ता-च्छक्तिकादिष्यिय रजतादेः । न हि सदसतोः सम्यन्धः शब्द-प्रयुत्तिनिमित्तभागयस्तुत्वात् । नापि प्रमाणान्तरिवपयत्वं स्वरूपेण गवादिवत् ः आत्मनो निरूपाधि-कत्वात् । गवादिवन्नापि जाति-मन्त्रमिद्वतीयत्वेन सामान्य-विशेपाभावात् । नापि क्रियावन्त्वं पाचकादिवद्विक्रियत्वात् । विकल्पका विना किसी निमित्तके होना सम्भव नहीं है। चाँदी, सर्प, पुरुप और मृगतृष्णा आदि विकल्प [क्रमशः] सीपी, रस्सी, ठूँठ और ऊसर आदिके विना निराश्रय ही कल्पना नहीं किये जा सकते।

पूर्व ० —यदि ऐसी वात है तव तो प्राणादि सम्पूर्ण विकल्पका आश्रय होनेके कारण वह तुरीय शब्दका वान्य सिद्ध होता है; जढ़के आधारम्त घट आदिके समान [अन्तः प्रज्ञत्वादिके] प्रतिपेषद्वारा उस-की प्रतीति नहीं करायी जा सकती।

सिद्धान्ती-ऐसी वात नहीं है; क्योंकि शक्ति आदिमें प्रतीत होने-वाली चाँदी आदिके समान प्राणादि विकल्प असद्भ है। तथा सत् और असत्का सम्बन्ध अवस्तुरूप होनेके कारण शब्दकी प्रवृत्तिका हेतु नहीं हो सकता; और न गौ आदिके समान वह खरूपसे किसी अन्य प्रमाणका ही विषय हो सकता है. क्योंकि आत्मा उपाधिरहित है। इसी प्रकार अद्वितीयरूप होनेके कारण सामान्य अथवा विशेष भाव-कां अभाव होनेसे उसमें गौ आदिके समान जातिमत्त्व भी नहीं है । और न अविकारी होनेके कारण उसमें पाचकादिके संमान क्रियार्वच तथा नापि गुणवत्त्वं नीलादिव-त्रिर्पुणत्वात् । अतो नाभिधानेन निर्देशमर्दति ।

श्चश्चियाणादिसमत्वान्निरर्थ-कत्वं तर्हि ।

नः आत्मत्यावगमे तुरीय-स्थानात्मतृष्णाच्या-तुरीयावगमस्य वृत्तिहेत्त्वाच्छक्ति-सार्थकत्वम् कावगम इव रजत-तृष्णायाः। न हि तुरीयस्यात्म-त्वावगमे सत्यविद्यातृष्णादिदी-पाणां सम्भवोऽस्ति।न च तुरीयस्या-त्मत्वानवगमे कारणमस्तिः सर्वी-पनिषदां तादर्थ्येनोपक्षयात्। ''तत्त्वमिस''(छा०उ०६।८-१६) ''अयमात्मा ब्रह्म'' ( वृ० उ० २। 4 1 29 1 "तत्सत्यं आत्मा" (छा॰ उ॰ ६। ८।१६) ''यत्साक्षादपरोक्षाद्रक्ष'' ( वृ० उ॰ ३ । ४ । १ ) । "सवाह्या-भ्यन्तरो ह्यजः" (मु० उ० २। १।२)। "आत्मैवेद सर्वम्" (छा॰ उ॰ ७। २५।२) इत्यादीनाम् ।

निर्गुण होनेके कारण नीछता आदि-के समान गुणवत्त्व ही है । इसिछये उसका किसी भी नामसे निर्देश नहीं किया जा सकता ।

पूर्व o — तत्र तो शशशृङ्कादिके समान [असद्प होनेके कारण] उसकी निरर्थकता ही सिद्ध होती है।

सिद्धान्ती-नहीं; क्योंकि श्रुक्तिका ज्ञान होनेपर जिस प्रकार [ उस-में आरोपित ] चाँदीकी तृष्णा नृष्ट हो जाती है उसी प्रकार तुरीय हमारा आत्मा है-ऐसा ज्ञान होनेपर वह अनात्मसम्बन्धिनी तृष्णाको निवृत्त करनेका कारण होता है। तुरीयको अपना आत्मा जान छेनेपर अविद्या एवं तृष्णादि दोषोंकी सम्भावना नहीं रहती । और तुरीयको अपने आत्म-खरूपसे न जाननेका कोई कारण भी नहीं है, क्योंकि "तत्त्वमिस" "अय-मात्मा ब्रह्म" "तत्सत्यं स आत्मा" ''यत्साक्षादपरोक्षाद्ब्रह्म'' बाह्याभ्यन्तरो ह्यजः" "आत्मैवेद ५ सर्वम्''इत्यादि समस्त उपनिषद्वाक्यों-का पर्यवसान इसी अर्थमें हुआ है।

सोऽयमात्मा परमार्थापरमार्थ-रूपश्रतुष्पादित्युक्तस्तस्यापरमार्थ-रूपमविद्याकृतं रज्जुसर्पादि-सममुक्तं पादत्रयलक्षणं वीजाङ्-क्ररस्थानीयम् । अथेदानीम-वीजात्मकं परमार्थस्वरूपं रज्जु-स्थानीयं सर्पादिस्थानीयोक्तस्थान-त्रयनिराकरणेनाह—नान्तःप्रज्ञ-मित्यादि ।

वह यह आत्मा परमार्थ और अपरमार्थरूपसे चार पादवाला है-ऐसा कहा है । उसका वीजाङ्कर-स्थानीय पादत्रयस्वरूप अपरमार्थ-रूप रञ्जसर्पादिके समान अविद्या-जनित कहा गया है। अब सर्पाद-स्थानीय उक्त तीनों पादोंका निरा-करणकर 'नान्तःप्रज्ञम' इत्यादि उसके रज्जुस्थानीय रूपसे अवीजात्मक परमार्थस्वरूपका वर्णन करते हैं---

तुरीयका स्वरूप

नान्तः प्रज्ञं न बहिष्प्रज्ञं नोभयतः प्रज्ञं न प्रज्ञान-घनं न प्रज्ञं नाप्रज्ञम् । अदृष्टमन्यवहार्यमग्राह्यम-लक्षणमचिन्त्यमञ्यपदेश्यमेकात्मप्रत्ययसारं प्रपञ्चो-परामं शान्तं शिवमद्वैतं चतुर्थं मन्यन्ते स आत्मा स विज्ञेयः ॥७॥

[ विवेकीजन ] तुरीयको ऐसा मानते हैं कि वह न अन्तःप्रज्ञ है, न वहिष्प्रज्ञ है, न उभयतः (अन्तर्वहिः) प्रज्ञ है, न प्रज्ञानघन है, न प्रज्ञ है, और न अप्रज्ञ है। बल्कि अदृष्ट, अन्यवहार्य, अप्राह्य, अलक्षण, अचिन्त्य, अन्यपदेश्य, एकात्मप्रत्ययसार, प्रपञ्चका उपराम, शान्त, शिव और अद्वैतरूप है। वहीं आत्मा है और वहीं साक्षात् जाननेयोग्य है।।७॥

नन्यात्मनश्चतुष्पात्त्वं प्रतिज्ञाय | पूर्व-किन्तु आत्मा चार पादीं-पादत्रयकथनेनैव चतुर्थस्यान्तः- वाला है—ऐसी प्रतिज्ञाकर उसके तीन पादोंका वर्णन कर देनेसे ही प्रज्ञादिभ्योऽन्यत्वे सिद्धे नान्तः-प्रज्ञमित्यादिप्रतिपेधोऽनर्थकः ।

नः सर्पादिविकल्पप्रतिपेधेनैव रज्जुखरूपप्रतिपत्ति-अनात्मप्रतिषेप एव प्रमाणम् नस्तुरीयत्वेन प्रति-पिपादियिपितत्वातः

तत्त्वमसीतिवत् । यदि हि च्यव-स्थात्मविलक्षणं तुरीयमन्यत्तरप्र-तिपत्तिद्वाराभावाच्छास्त्रोपदेशा-शून्यतापत्तिर्वा । नर्थक्यं सर्पादिभिविंकल्प्य-रज्जरिव माना स्थानत्रयेऽप्यात्मैक एवान्तः-प्रज्ञादित्वेन विकरण्यते तदान्तःप्रज्ञत्वादिप्रतिपेधविज्ञान-प्रमाणसमकालमेवात्मन्यनर्थप्रप-अनिवृत्तिलक्षणफलं परिसमाप्तम्, इति तुरीयाधिगमे प्रमाणान्तरं साधनान्तरं वा न मृग्यम्।

चौथे पादका अन्तःप्रज्ञादि विशेषणों-से भिन्न होना तो सिद्ध ही है; अतः यह ''नान्तःप्रज्ञम्'' इत्यादि प्रतिषेध तो व्यर्थ ही है।

सिद्धान्ती-ऐसी वात नहीं है; क्योंकि जिस प्रकार सर्पादि विकल्प-का प्रतिपेध करनेसे ही रज्ज़के खरूपका ज्ञान हो जाता है उसी प्रकार, जैसा कि "तत्त्वमसि" इत्यादि वाक्यमें देखा जाता है, जिप्रदादि। तीनों अवस्थाओं में स्थित आत्माका ही तुरीयरूपसे प्रतिपादन करना इष्ट है। यदि त्ररीय आत्मा अवस्थात्रयविशिष्ट आत्मासे सर्वथा भिन्न होता तो उसकी उपलब्धिका कोई उपाय न रहनेके शास्त्रोपदेशकी व्यर्थता शून्यवादकी प्राप्ति हो जाती। जन कि सर्पादि (सर्प, धारा, भूच्छिद्रादि ) रूपसे विकल्पित रञ्जुके समान [जाप्रदादि] तीनों स्थानोंमें एक ही आत्मा अन्तः प्रज्ञादिरूपसे विकल्पित हो रहा है तब तो अन्तः प्रज्ञत्वादिके प्रतिषेधविज्ञानरूप प्रमाणकी उत्पत्ति-के समकाल ही आत्मामें अनर्थ-प्रपञ्चकी निवृत्तिरूप फल सिद्ध हो जाता है; अतः तुरीयका साक्षात्कार करनेके लिये इसके सिवा किसी अन्य प्रमाण अथवा साधनकी खोज करनेकी आवश्यकता नहीं है; जैसे

रुज्जुसर्पविवेकसमकाल इव रुज्ज्वां सर्पनिवृत्तिफले सति रुज्ज्विधगमस्य ।

येषां पुनस्तमोऽपनयव्यतिरेकेण
घटाधिगमे प्रमाणं व्याप्रियते
तेषां छेद्यावयवसम्बन्धवियोगव्यतिरेकेणान्यतरावयवेऽपिव्छिदिव्याप्रियत इत्युक्तं स्यात्।

यदा पुनर्घटतमसोविंगेककरणे प्रवृत्तं प्रमाणमनुपादित्सिततमो-निवृत्तिफलायसानं छिदिरिव-च्छेद्यावयवसम्बन्धविंगेककरणे प्रवृत्ता तद्वयवद्वैधीभावफला- कि रञ्जु और सर्पका विवेक होनेके समानकालमें ही रञ्जुमें सर्पनिवृत्ति-रूप फलकी प्राप्ति होते ही रञ्जुका ज्ञान हो जाता है [उसी प्रकार यहाँ समझना चाहिये] ।

किन्तु जिनके मतमें घटज्ञानमें अन्धकारकी निच्चत्तिके सिवा किसी और कार्यमें भी प्रमाणकी प्रचृत्ति होती है उनका तो मानों ऐसा कथन है कि छेच पदार्थोंके अवयवोंका सम्बन्धिक्छेद करनेके अतिरिक्त भी छेदनिकयाका वस्तुके किसी एक अवयवों कोई व्यापार होता है।\*

छेर्च अत्रयवोंका सम्बन्धच्छेद करनेमें प्रवृत्त छेदनिक्रया जिस प्रकार उसके अवयवोंके विभक्त हो जानेमें समाप्त होनेवाली है उसी प्रकार जब कि घट और अन्धकारका पार्थक्य करनेमें प्रवृत्त प्रमाण अनिष्ट अन्धकारकी

\* तारपर्य यह है कि जिस प्रकार अन्यकारमें रहते हुए घटका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये अन्धकारकी निवृत्तिमात्र ही आवश्यक है, अन्य किसी कियाकी अपेक्षा नहीं है उसी प्रकार तुरीयका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये उसमें आरोपित अन्तः प्रज्ञत्वादिका निपेध ही कर्त्तव्य है। जो लोग घटज्ञानमें अन्धकार निवृत्तिके सिवा उसके उत्पादक प्रमाणका कोई और व्यापार भी स्वीकार करते हैं वे मानों ऐसा कहते हैं कि छेदनिक्रया छेद्यपदार्थके अवयवोंका सम्यन्धच्छेद करनेके सिवा उसके किसी भी अवयवमें कोई अन्य कार्य भी कर देती है। परन्तु यह वात सर्वसम्मत है कि छेदनिक्रयाका अवयवविक्षेपणके सिवा कोई अन्य व्यापार नहीं होता। इसीलिये उनका कथन माननीय नहीं है।

१. यदि प्रमाण अज्ञानका ही निवर्तक है तो विषयके स्फरण होनेका तो

वसाना तदा नान्तरीयकं घट-विज्ञानं न तत्त्रमाणफलम् । न च तद्धद्प्यात्मन्यध्याशे-पितान्तःप्रज्ञत्वादिविवेककरणे प्रवृत्तस्य प्रतिषेधविज्ञानप्रमाणस्य अनुपादित्सितान्तःप्रज्ञत्वादिनि-वृत्तिच्यतिरेकेण तुरीये व्यापारो-पपत्तिः । अन्तःप्रज्ञत्वादिनि-वृत्तिसमकालमेव प्रमातृत्वादि-भेदनिवृत्तेः।तथा च वक्ष्यति—

''ज्ञाते द्वैतं न विद्यते'' ( माण्डू०

का॰ १ । १८) इति । ज्ञानस

द्वैतनिवृत्तिक्षणव्यतिरेकेण क्षणा-

चानवस्थाप्रसङ्गाद्द्वैतानिवृत्तिः।

न्तरानवस्थानात् ।

निवृत्तिरूप फलमें ही समाप्त हो जाने-वाला है तब घटज्ञान तो अवश्यम्भावी है, वह प्रमाणका फल नहीं है ।

उसीके समान आत्मामें आरोपित अन्तःप्रज्ञत्वादिके विवेक प्रवृत्त प्रतिवेधविज्ञानरूप प्रमाणका. अनुपादित्सित (जिसका करना इष्ट नहीं है उस)अन्तः प्रज्ञत्वादि-की निवृत्तिके सिवा तुरीय आत्मामें कोई अन्य व्यापार होना सम्भव नहीं है, क्योंकि अन्तःप्रज्ञत्वादिकी निवृत्तिके समकालमें ही प्रमात्तवादि भेदकी निवृत्ति हो जाती है। ऐसा ही "ज्ञान हो जानेपर द्वैत नहीं रहता" इत्यादि वाक्यद्वारा आगे कहेंगे भी; क्योंकि वृत्तिज्ञानकी भी स्थिति द्वैतनिवृत्तिके क्षणके सिवा दूसरे क्षणमें नहीं रहती; और यदि स्थिति मानी जाय तो अनवस्थाका प्रसङ्ग \* उपस्थित हो जानेसे द्वैतकी निवृत्ति

कोई कारण दिखायी नहीं देताः अतः विषयज्ञान होना ही नहीं चाहिये— ऐसी आशङ्का करके आगेकी बात कहते हैं।

अवस्थाने

\* अद्वैत-योधके लिये जिन-जिन प्रमाणोंका आश्रय लिया जाता है वे सब द्वैतप्रपञ्चके ही अन्तर्गत हैं। निखिलद्वैतकी निर्वात्त करनेवाला वृत्तिज्ञान भी वृत्तिरूप होनेके कारण द्वैतके ही अन्तर्गत है। यदि वह सम्पूर्ण द्वैतकी निवृत्ति करके भी बना रहे तो उसकी निवृत्तिके लिये किसी अन्य वृत्तिकी अपेक्षा होगी और उसके लिये किसी तीसरीकी। इस प्रकार अनवस्था दोष उपस्थित हो जायगा और द्वैतकी निवृत्ति कभी नहीं पावेगी। इसलिये निखलद्वैतकी निवृत्ति

तसात्प्रतिषेधविज्ञानप्रमाणव्यापा-रसमकालैवात्मन्यध्यारोपितान्तः-प्रज्ञत्वाद्यनर्थनिवृत्तिरिति सिद्धम्। नान्तः प्रज्ञमिति तैजसप्रतिषेधः। न वहिष्प्रज्ञमिति विश्वप्रतिपेधः। नोभयतःप्रज्ञमिति जाग्रत्स्वमयोः अन्तरालावस्थाप्रतिषेधः । न प्रज्ञानघनमिति सुषुप्तावस्थाप्रति-पेधः । वीजभावाविवेकरूपत्वात । न प्रज्ञमिति युगपत्सर्वित्रपयप्रज्ञा-तृत्वप्रतिपेधः । नाप्रज्ञमित्य-चैतन्यप्रतिषेधः ।

कथं पुनरन्तःप्रज्ञत्वादीना-मात्मनि गम्यमानानां रज्ज्वादौ सर्पादिवत्प्रतिषेधादसन्वं गम्यत

ही नहीं होगी। अतः यह सिद्ध हुआ कि प्रतिषेधविज्ञानरूप प्रमाणके प्रवृत्त होनेके समकालमें ही आत्मामें आरोपित अन्तःप्रज्ञत्वादि अनर्थकी निवृत्ति हो जाती है।

'अन्तःप्रज्ञ नहीं है' ऐसा कहकर तैजसका प्रतिषेध किया है; 'बहि-ष्प्रज्ञ नहीं है' इससे विश्वका निषेध किया है; 'उभयतःप्रज्ञ नहीं है' इस वाक्यसे जाप्रत् और स्वप्तके वीचकी अवस्थाका प्रतिषेध किया है: 'प्रज्ञानघन नहीं हैं' इससे सुषुप्तिका प्रतिषेध हुआ है, क्योंकि वह वीज-भावमय-अविवेकस्वरूपा है: 'प्रज्ञ नहीं है' इससे एक साथ सब विषयोंके ज्ञात्त्वका प्रतिषेध किया है: 'अप्रज्ञ नहीं है' इससे अचेतनताका निषेध किया है।

किन्तु जब कि अन्तःप्रज्ञत्वादि धर्म आत्मामें प्रत्यक्ष उपलब्ध होते हैं तो केवल प्रतिपेधके ही कारण उनका रज्जुमें प्रतीत होनेवाले सर्पादिके समान असत्यत्व कैसे सिद्ध हो सकता है ? इसपर कहते हैं-इत्युच्यते । ज्ञस्वरूपाविशेषेऽपि रज्जु आदिमें प्रतीत होनेवाले सर्प,

करनेके उत्तर-क्षणमें ही वृत्तिज्ञान स्वयं भी निवृत्त हो जाता है-यही मत समी-चीन है।

इतरेतरव्यभिचाराद्रज्ज्वादाविव सर्पधारादिविकल्पितभेदवत् सर्वत्राव्यभिचाराज्ज्ञस्वरूपस्य सत्यत्वम् ।

सुषुप्ते व्यभिचरतीति चेन्न ।
सुषुप्तस्यानुभूयमानत्वात् । "न
हि विज्ञातुर्विज्ञातेविपरिलोपो
विद्यते" (वृ० उ० ४ । ३ । ३०)
इति श्रुतेः ।

अत एवादृष्टम् । यसादृदृष्टं तसाद्वयवहार्यम् । अग्राह्यं कर्मे-निद्रयैः । अलक्षणमलिङ्गिमित्येतद-ननुमेयमित्यर्थः । अत एवा-चिन्त्यम् । अत एवाव्यपदेश्यं शब्दैः । एकात्मप्रत्ययसारं जाग्रदादिस्थानेष्वेकोऽयमात्मेत्य-व्यभिचारी यः प्रत्ययस्तेनानु-सरणीयम्। अथ वैक आत्मप्रत्ययः धारा आदि विकल्पभेदोंके समान उनके चित्स्वरूपमें कोई भेद न होनेपर भी परस्पर एक-दूसरेका व्यभिचार होनेके कारण वे असद्रृप हैं। किन्तु चित्स्वरूपका कहीं भी व्यभिचार नहीं है; इसल्ये वह तत्य है।

यदि कहो कि सुषुप्तिमें उसका व्यभिचार होता है तो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि सुषुप्तिका भी अनुभव हुआ करता है; जैसा कि ''विज्ञाताकी विज्ञातिका छोप नहीं होता" इस श्रुतिसे सिद्ध होता है।

इसीलिये वह अदृश्य हैं । और क्योंकि अदृश्य हैं इसिटिये अव्यवहार्य हैं तथा कर्मेन्द्रियों से अग्राह्य और अलक्षण यानी लिङ्गरहित है । तात्पर्य यह है कि उसका अनुमान नहीं किया जा सकता । इसीसे वह अचिन्त्य है अत्र क्या है । वह एकात्मप्रत्ययसार है । अर्थात् जाप्रत् आदि स्थानों में एक ही आत्मा है—ऐसा जो अन्यमिचारी प्रत्यय है उससे अनुसरण किये जाने योग्य है ।

सारं प्रमाणं यस्य तुरीयस्वाधिगमे तत्तुरीयमेकात्मप्रत्ययसारम् । "आत्मेत्येवोपासीत" ( दृ० उ० १ । ४ । ७ ) इति श्रुतेः । अन्तःप्रज्ञत्वादिस्थानिधर्म-

प्रतिषेधः कृतः। प्रपञ्चोपश्ममिति जाग्रदादिस्थानधर्माभाव उच्यते। चान्तमविक्रिय**म**, अत एव शिवं यतोऽद्वैतं भेदविकल्प-रहितम् । चतुर्थं तुरीयं मन्यन्तेः प्रतीयमानपादत्रयरूपवैलक्षण्यात्। आत्मा स विज्ञेय इति प्रतीयमानसर्पभूच्छिद्रदण्डादिच्य-तिरिक्ता यथा रज्जस्तथा तत्त्वमसीत्यादिवाक्यार्थ आत्मा "अदृष्टो द्रष्टा" (वृ० उ० ३। ७। २३) ''न हि द्रष्ट्रदृष्टेविंपरिलोपो विद्यते" (वृ० उ० ४ । ३ । २३) इत्यादिभिरुक्तो यः। स विज्ञेय

अथवा ''आत्मा है—इस प्रकार ही उपासना करें'' इस श्रुतिके अनुसार जिस तुरीयका ज्ञान प्राप्त करनेमें एक आत्मप्रत्यय ही सार यानी प्रमाण है वह तुरीय एकात्मप्रत्ययसार है।

अन्तःप्रज्ञत्वादि स्थानियों (जाप्रत् आदि अवस्थाओंके अभिमानियों) के धर्मोंका प्रतिपेध किया गया. 'प्रवञ्चोपशमम्' इत्यादिसे अब जाप्रत् आदि स्थानों (अवस्थाओं) के धर्मोंका अभाव है । इसीछिये वह शान्त यानी अविकारी है; और क्योंकि वह अद्वैत अर्थात् भेदरूप विकल्पसे रहित है, इसलिये शिव' है । उसे चतुर्थ यानी तुरीय मानते हैं; क्योंकि यह प्रतीत होनेशले पूर्वोक्त तीन पादोंसे विलक्षण है। वहीं आत्मा है और वहीं ज्ञातन्य है । अतः जिस प्रकार रज्ज अपनेमें प्रतीत होनेवाले सर्प, दण्ड और भूच्छिद्र आदिसे सर्वथा भिन्न है उसी प्रकार 'तत्त्वमसि' इत्यादि वाक्योंका अर्थस्वरूप आत्मा, जिसका कि "अदृश्य होकर भी देखनेवाला है" ''द्रष्टाकी दृष्टिका लोप नहीं होता'' इत्यादि श्रतियोंने प्रतिपादन किया है, अपनेमें अध्यस्त जाप्रदादि अवस्थाओं-से सर्वथा भिन्न है। । वही ज्ञातव्य है

इति भूतपूर्वगत्याः ज्ञाते द्वैताभावः ॥ ७ ॥

-ऐसा भूतपूर्वगितिसे सहा जाता है, क्योंकि उसका ज्ञान होनेपर हैतका अभाव हो जाता है ॥ ७॥

न्ह्याज्याः तुरीयका प्रभाव अत्रेते स्त्रोका भवन्ति— इसी अर्थमें ये स्त्रोक हैं-—

निवृत्ते सर्वदुःखानामीशानः प्रभुरव्ययः। अद्वैतः सर्वभावानां देवस्तुर्यो विभुः स्मृतः॥१०॥

तुरीय आत्मा सब प्रकारके दुःखोंकी निवृत्तिमें ईशान—प्रभु (समर्थ) है। वह अविकारी, सब पदार्थोंका अद्वैतरूप, देव, तुरीय और व्यापक माना गया है॥ १०॥

प्राज्ञतैजसिवश्वलक्षणानां सर्वदुःखानां निष्टत्तेरीशानस्तुरीय आत्मा । ईशान इत्यख पदस्य व्याख्यानं प्रभुरिति । दुःखनिष्ट्तिं प्रति प्रभुभवतीत्यर्थः । तिद्वज्ञान-निमित्तत्वाद्दुःखनिष्टत्तेः ।

अन्ययो न न्येति खरूपान्न न्यभिचरतीति यावत्। एतत्कृतः यसादद्वैतः। सर्वभावानां रज्जु- तुरीय आत्मा प्राज्ञ, तैजस और विश्वरूप समस्त दुःखोंकी निवृत्तिमें ईशान है। 'ईशान' इस पदकी व्याख्या 'प्रमु' है। तात्पर्य यह है कि वह दुःखनिवृत्तिमें समर्थ है, क्योंकि उसका विज्ञान दुःखनिवृत्ति-का कारण है।

अन्यय—जो न्यय (विकार) को प्राप्त नहीं होता; अर्थात् जो खरूपसे न्यभिचरित यानी च्युत नहीं होता। क्यों च्युत नहीं होता? क्योंकि वह अद्वैत है। अन्य सव

<sup>\*</sup> अर्थात् अविद्यावस्थामें आत्मामें जो ज्ञेयत्व मान रखा था उसीका आश्रय लेकर तुरीयको 'ज्ञातव्य' कहा जाता है। वास्तवमें तो जो अव्यवहार्य और अप्रमेय है उसे ज्ञातव्य भी नहीं कहा जा सकता।

देवो सर्पवन्म्रपात्वात्स एप द्योतनात्तुरीयश्रतुर्थो विभुव्यीपी स्मृतः ॥१०॥

पदार्थ रज्ज़में अध्यस्त सर्पके समान मिध्या हैं; इसिलये प्रकाशनशील होनेके कारण वह यह देव तुर्य यानी चतुर्थ और विभु यानी व्यापक माना गया है ॥ १०॥

## ---

विश्व और तैजससे तुरियका भेद

भावो निरूप्यते तुर्ययाथात्म्या- विशेष आदिके सामान्य और विशेष भावका निरूपण किया वधारणार्थम्-

विश्वादीनां सामान्यविशेष-। तुरीयका यथार्थ खरूप समझनेके

कार्यकारणबद्धौ ताविष्येते विश्वतैजसौ। प्राज्ञः कारणबद्धस्तु द्वौ तौ तुर्ये न सिध्यतः ॥ ११ ॥

विश्व और तैजस-ये दोनों कार्य (फलावस्था) और कारण ( वीजावस्था ) से बँधे हुए माने जाते हैं; किन्तु प्राज्ञ केवल कारणावस्था-से ही बद्ध है। तथा तुरीयमें तो ये दोनों ही नहीं हैं॥ ११॥

कार्यं क्रियत इति फलभावः । कारणं करोतीति बीजभावः। तत्त्वाग्रहणान्यथाग्रहणाभ्यां वीजफलभावाभ्यां तौ यथोक्तौ विश्वतैजसौ बद्धौ संगृहीताविष्येते। प्राज्ञस्त बीजभावेनैव बद्धः।

जो किया जाय उसे कार्य कहते हैं; वह फलभाव है। और जो करता है उसे कारण कहते हैं; वह बीज-भाव है। ये उपर्युक्त विश्व और तैजस तत्त्रके अग्रहण एवं अन्यथा-ग्रहणरूप वीजभाव और फलभावसे वँधे अर्थात् सम्यक प्रकारसे पकड़े हुए माने जाते हैं । किन्तु प्राज्ञ केवल बीजभावसे ही बँधा हुआ है। तत्त्वाप्रतिवोधमात्रमेव हि बीजं
प्राज्ञत्वे निमित्तम् । ततो द्वौ तौ
वीजफलभावौ तत्त्वाग्रहणान्यथाग्रहणे तुर्ये न सिध्यतो न विद्येते
न सम्भवत इत्यर्थः ॥११॥

तत्त्वका अप्रतिबोधरूप बीज ही उसके प्राइत्वमें कारण है । इससे तात्पर्य यह है कि तुरीयमें वे बीज और फलमावरूप तत्त्वका अप्रहण एवं अन्यथा प्रहण दोनों ही नहीं रहते; उनकी तो वहाँ रहनेकी सम्भावना ही नहीं है।। ११॥

<del>ग्≅्राञ्ञः</del> प्राज्ञसे तुरीयका भेद

कथं पुनः कारणबद्धत्वं प्राज्ञस्य तुरीये वातत्त्वाग्रहणान्यथाग्रहण-लक्षणौ वन्धौ न सिध्यत इति । यसात्— वि.न्तु प्राज्ञकी कारणबद्धता किस प्रकार है ? तथा तुरीयमें तत्त्वका अप्रहण और अन्यथाप्रहण-रूप बन्धन कैसे सिद्ध नहीं होते ? इसपर कहते हैं, क्योंकि—

नात्मानं न परांश्रेव न सत्यं नापि चानृतम् । प्राज्ञः किञ्चन संवेत्ति तुर्यं तत्सर्वदृक्सदा ॥ १२॥

प्राज्ञ तो न अपनेको, न परायेको और न सत्यको अथवा अनृतको ही जानता है किन्तु वह तुरीय सर्वदा सर्वदक् है ॥ १२॥

आत्मविलक्षणमिवद्याबीजप्रस्तं वाह्यं द्वैतं प्राज्ञो न किश्चन संवेति यथा विश्वतेजसौ। ततश्चासौ तत्त्वा-प्रहणेन तमसान्यथाग्रहणवीज-भूतेन वद्धो भवति। यसात्तुरीयं तत्सर्वदृक्सदा तुरीयादन्यस्था-

प्राज्ञ आत्मासे मिन्न अविद्यारूप वीज-से उत्पन्न हुए बहि: स्थित वेद्यपदार्थ रूप द्वेतको कुछ भो नहीं जानता, जैसा कि विश्व और तैजस उसे जानते हैं। इसीछिये यह अन्यथाप्रहणके वीज-भूत तत्त्वाप्रहणरूप अन्धकारसे वैधा रहता है। और क्योंकि तुरीयसे भिन्न पदार्थका सर्वथा अभाव होनेके भावात्सर्वदा सदैवेति सर्वं च तद्दक्षेति सर्वदक्तसान्न तत्त्वाग्रहणलक्षणं वीजं तत्र। तत्त्रस्तस्यान्यथाग्रहणस्याप्यत एवाभावो न हि सवितरि सदा प्रकाशात्मके तद्विरुद्धमप्रकाशन-मन्यथाप्रकाशनं वा सम्भवति। "न हि द्रष्टुर्देष्टेर्विपरिलोपो विद्यते" ( चृ० उ० ४ । ३ । २३ ) इति श्रुतेः।

अथ वा जाग्रत्खमयोः सर्वभूतावस्थः सर्ववस्तुद्दगाभासस्तुरीय एवेति सर्वद्दसदा।
"नान्यदतोऽस्ति द्रष्टृ" ( वृ०
उ० ३।८।११) इत्यादिश्रुतेः॥१२॥

कारण वह सदा-सर्वदा सर्वदक्ष्यरूप ही है—जो सर्वरूप और उसका साक्षी भी हो उसे 'सर्वदक्' कहते हैं—इसिटिये उसमें तत्त्वका अग्रहण-रूप बीजावस्था नहीं है और इसी-टिये उसमें उससे उत्पन्न होनेवाटे अन्यथाग्रहणका भी अभाव है, क्योंकि सदा प्रकाशस्कर्प सूर्यमें उसके विपरीत अप्रकाशन अथवा अन्यथा-प्रकाशन सम्भव नहीं है, जैसा कि ''द्रष्टाकी दृष्टिका विपरिटोप नहीं होता'' इस श्रुतिसे सिद्ध होता है।

अथवा जाप्रत् एवं खप्तावस्थाके सम्पूर्ण भ्तोंमें स्थित और समस्त पदार्थोंके साक्षीरूपसे तुरीय ही भासमान है इसिंख्ये वह सर्वदा सर्वसाक्षी है, जैसा कि "इससे भिन्न और कोई द्रष्टा नहीं है" इस श्रुतिसे प्रमाणित होता है ॥ १२ ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*

द्वैतस्याग्रहणं तुल्यमुभयोः प्राज्ञतुर्ययोः । बीजनिद्रायुतः प्राज्ञः सा च तुर्ये न विद्यते ॥ १३ ॥

द्वैतका अग्रहण तो प्राज्ञ और तुरीय दोनोंहीको समान है, किन्तु प्राज्ञ बीजखरूपा निद्रासे युक्त है और तुरीयमें वह निद्रा है नहीं ॥१३॥ माण्डू॰ ३निमित्तान्तरप्राप्ताशङ्कानिवृत्त्यर्थोऽयं क्लोकः । कथं द्वैताग्रहणस्य तुल्यत्वात्कारणवद्धत्वं
प्राज्ञस्यैव न तुरीयस्येति प्राप्ताशङ्का निवर्त्यते।

यसाद्वीजिनद्रायुतस्तत्त्वाप्रतिवोधो निद्रा, सेव च विशेषप्रतिवोधप्रसवस्य वीजम्; सा
वीजिनद्रा, तथा युतः प्राज्ञः।
सदा दक्स्वभावत्वात्तत्त्वाप्रतिबोधलक्षणा निद्रा तुरीये न
विद्यते। अतो न कारणवन्धस्तिस्तिन्दियभिप्रायः॥१३॥

यह श्लोक निमित्तान्तरसे प्राप्त आशंकाकी निवृत्तिके लिये है । भला द्वैताग्रहणकी समानता होनेपर भी प्राज्ञकी ही कारणबद्धता क्यों है ? तुरीयकी क्यों नहीं है ?—इस प्रकार प्राप्त हुई आशंकाको ही निवृत्त किया जाता है ।

[इसका यह कारण है] क्योंकि वह (प्राज्ञ) वीजनिद्रासे युक्त
है—तस्त्रके अज्ञानका नाम निद्रा
है, वहीं विशेष विज्ञानकी उत्पक्तिका
वीज है; अतः उसे 'बीजनिद्रा'
कहते हैं—प्राज्ञ उससे युक्त है।
किन्तु सर्वदा सर्वदक्खरूप होनेके
कारण तुरीयमें वह बीजनिद्रा नहीं
है; अतः उसमें कारणबद्धता नहीं
है—यह इसका ताल्पर्य है।।१३॥

तुरीयका स्वम-निद्राशून्यत्व

स्वप्तनिद्रायुतावाद्यो प्राज्ञस्त्वस्वप्तनिद्रया । न निद्रां नैवच स्वप्नं तुर्ये पश्यन्ति निश्चिताः ॥ १४॥

विश्व और तैजस—ये खप्त और निद्रासे युक्त हैं तथा प्राज्ञ स्वप्तरहित निद्रासे युक्त है; किन्तु निश्चित पुरुष तुरीयमें न निद्रा ही देखते हैं और न स्वप्त ही ॥ १४॥

स्वा रज्ज्ञमें सर्प-प्रहणके समान रज्ज्याम्। निद्रोक्ता तत्त्वाप्रति- अन्ययाप्रहणका नाम स्वप्न है; तथा वोधलक्षणं तम इति । ताभ्यां खमनिद्राभ्यां युक्तौ विश्वतैजसौ। अतस्तो कार्यकारणवद्धावित्युक्तौ। खमवर्जितकेवलयैव निद्रया युत इति कारणबद्ध इत्युक्तम् । नोभयं पश्यन्ति तुरीये निश्चिता ब्रह्मचिद्रो विरुद्धत्वात् सवितरीव तमः । अतो न कार्य-कारणबद्ध इत्यक्तस्त्ररीयः।।१४।।

तत्त्वके अप्रतिबोधरूप तमको निद्रा कहते हैं । उन खप्त और निद्रासे विश्व और तैजस यक्त हैं; अतः वे कार्यकारणवद्ध कहे गये हैं। किन्त प्राज तो खप्तरहित केवल निद्रासे ही युक्त है; इसलिये उसे कारणबद्ध कहा है। निश्चित यानी ब्रह्मवेत्ता-लोग तरीयमें ये दोनों ही वातें नहीं देखते, क्योंकि सूर्यमें अन्धकारके समान वे उससे विरुद्ध हैं। अतः त्रीय कार्य अथवा कारणसे वँधा हआ नहीं है-ऐसा कहा गया है ॥ १४ ॥

त्ररीये निश्चितो । भवतीत्युच्यते-

अब यह बतलाया जाता है कि मनुष्य तुरीयमें कत्र निश्चित होता है---

अन्यथा गृह्णतः स्वप्नो निद्रा तत्त्वमजानतः । विपर्यासे तयोः क्षीणे तरीयं पदमस्तते ॥ १५॥

अन्यथा ग्रहण करनेसे खप्त होता है तथा तत्त्वको न जाननेसे निदा होती है। और इन दोनों विपरीत ज्ञानोंका क्षय हो जानेपर तुरीय पदकी प्राप्ति होती है ॥ १५ ॥

स्वप्नजागरितयोरन्यथा रज्ज्वां सर्प इव गृह्णतस्तन्वं खमो भवति। निद्रा

रञ्जुमें सर्पप्रहणके समान खप्त और जागरित अवस्थाओं में तत्त्वके अन्ययाग्रहणसे खप्त होता है तथा तत्त्वमजानतिस्तिसृष्य-। तत्त्वके न जाननेसे निद्रा होती है, वस्थासु तुल्या । स्वमनिद्रयो-स्तुल्यत्वाद्विश्वतेजसयोरेकराशि-त्वम् । अन्यथाग्रहणप्राधान्याच गुणभूता निद्रेति तस्मिन्विपर्यासः स्वमः । तृतीये तु स्थाने तन्त्वा-ज्ञानलक्षणा निद्रैय केवला विपर्यासः ।

अतस्तयोः कार्यकारणस्थानयोः अन्यथाग्रहणाग्रहणलक्षणविपयसि कार्यकारणवन्धरूपे परमार्थ-तत्त्वप्रतिवोधतः क्षीणे तुरीयं पदमञ्जते। तदोभयलक्षणं वन्ध-रूपं तत्रापद्यंस्तुरीये निश्चितो भवतीत्यर्थः॥ १५॥ जो तीनों अवस्थाओं में तुल्य है। इस प्रकार खप्त और निद्रामें तुल्य होनेके कारण विश्व और तैजसकी एक राशि है। उनमें अन्यथा-प्रहणकी प्रधानता होनेके कारण निद्रा गौण है; अतः उन अवस्थाओं-में खप्ररूप विपरीत ज्ञान रहता है। किन्तु तृतीय स्थान (सुपृप्ति) में केवल तत्त्वाप्रहणरूप निद्रा ही विपर्यास है।

अतः उनकार्यकारणरूप स्थानों-के अन्यथाप्रहण और तत्त्वाप्रहण-रूप विपर्यासोंका परमार्थतत्त्वके बोधसे क्षय हो जानेपर तुरीय पदकी प्राप्ति होती है। तब उस अवस्थामें दोनों प्रकारका बन्धन न देखनेसे पुरुष तुरीयमें निश्चित हो जाता है—ऐसा इसका ताल्पर्य है।। १५॥



बोध कब होता है ?

अनादिमायया सुप्तो यदा जीवः प्रबुध्यते । अजमनिद्रमस्वप्तमद्वैतं बुध्यते तदा॥१६॥

जिस समय अनादि मायासे सोया हुआ जीव जागता है [ अर्थात् तत्त्वज्ञान छाभ करता है ] उसी समय उसे अज, अनिद्र और स्वप्तरहित अद्वैत आत्मतत्त्वका बोध प्राप्त होता है ॥ १६॥ योऽयं संसारी जीवः स उभयलक्षणेन तत्त्वाप्रतिवोधरूपेण वीजात्मनान्यथाग्रहणलक्षणेन च अनादिकालप्रवृत्तेन मायालक्षणेन स्वमेन ममायं पिता पुत्रोऽयं नप्ता क्षेत्रं परावोऽहमेपां स्वामी सुखी दुःखी क्षयितोऽहमनेन वर्धितश्चानेनेत्येवंप्रकारान्स्वमान् स्थानद्वयेऽपि पश्यन्सुप्तः।

यदा वेदान्तार्थतत्त्वाभिज्ञेन परमकारुणिकेन गुरुणा नास्येवं त्वं हेतुफलात्मकः किं तु तत्त्व-मसीति प्रतिवोध्यमानः, तदैवं प्रतिबुध्यते—

कथम् १ नासिन्वाद्यमाभ्यन्तरं वा जन्मादिभावविकारोऽस्त्यतो-ऽजं सवाद्याभ्यन्तरसर्वभावविकार-वर्जितमित्यर्थः । यसाज्जन्मादि-कारणभूतं नासिन्नविद्यातमोबीजं निद्रा विद्यत इत्यनिद्रम् । अनिद्रं

यह जो संसारी जीव है वह तत्त्वाप्रतिवोधरूप वीजात्मिका एवं अन्यथाप्रहणरूप अनादिकालसे प्रवृत्त मायारूप निद्राके कारण [स्वप्न और जागरित ] दोनों ही अवस्थाओंमें 'यह मेरा पिता है, यह पुत्र हैं, यह नाती है, ये मेरे क्षेत्र, गृह और पशु हैं, मैं इनका स्वामी हूँ तथा इनके कारण सुर्खा-दुःखी, क्षीण और वृद्धिको प्राप्त होता हूँ' इत्यादि प्रकारके स्वप्न देखता हुआ सो रहा है।

जिस समय वेदान्तार्थके तत्त्वको जाननेत्राले किसी परम कारुणिक गुरुके द्वारा 'त इस प्रकार हेतु एवं फलखरूप नहीं है, किन्तु त वही है' इस प्रकार जगाया जाता है उस समय उसे ऐसा वोध प्राप्त होता है—

किस प्रकारका बोध होता है ?
[सो बतलते हैं—] इसमें बाह्य अथवा आम्यन्तर जन्मादि विकार नहीं है, इसिलेये यह अजन्मा यानी सम्पूर्ण भाव-विकारोंसे रहित है। और क्योंकि इसमें जन्मादिकी कारणभूत तथा अविद्यारूप अन्ध-कारकी वीजभूत अविद्या नहीं है इसिलेये यह अनिद्र है। वह तुरीय

एवास्त्रम्; तत्त्रीयमत तिवासित्तत्वाद न्यथाग्रहणस्य यसाचानिद्रमस्त्रमं तसादजमद्वैतं

अनिद्र है, इसीलिये अखप्त भी है; क्योंकि अन्यथाग्रहण तो तत्त्वा-प्रतिबोधरूप । निद्राहीके कारण हुआ करता है । इस प्रकार क्योंकि वह अनिद्र और अखप है इसिंखेये तुरीयमात्मानं बुध्यते तदा ॥१६॥ ही उस समय अजन्मा और अहैत त्रीय आत्माका बोध होता है ॥१६॥

--

प्रपञ्चनिवस्या चेत्रतिवध्यते-कथमद्वैतिम-ऽनिवृत्ते प्रपश्चे त्युच्यते-

यदि बोध प्रपञ्चनिवृत्तिसे ही होता है तो जवतक प्रपञ्चकी निवृत्ति न हो तवतक अद्दैत कैसा? इसपर कहा जाता है-

प्रपञ्चका अत्यन्ताभाव

प्रपञ्चो यदि विद्येत निवर्तेत न संशयः द्वैतमद्वैतं परमार्थतः मायामात्रमिदं

प्रपञ्च यदि होता तो निवृत्त हो जाता—इसमें सन्देह नहीं। किन्तु [ वास्तवमें ] यह द्वैत तो मायामात्र है, परमार्थतः तो अद्वैत ही है ॥ १७॥

सत्यमेवं स्थात्प्रपञ्चो यदि रज्ज्वां सर्प इव कल्पितत्वाच तु स विद्यते। विद्यमानश्रेत्रिवर्तेत न संशयः। न हि रज्ज्वां भ्रान्तिबुद्ध्या सर्पो विद्यमानः

यदि प्रपञ्च विद्यमान होता तो सचमुच ऐसा ही होता; किन्तु वह तो रज्जुमें सर्पके समान कल्पित होनेके कारण विस्तृतः वहे ही नहीं । यदि वह होता तो, इसमें सन्देह नहीं, निवृत्त भी हो जाता । रज्जुमें भ्रमबुद्धिसे कल्पना किया हुआ सर्प [ वस्तुतः ] विद्यमान

सन्विवेकतो निवृत्तः । नैव माया मायाविना प्रयुक्ता तद्दर्शिनां चक्षर्वन्धापगमे विद्यमाना सती निवत्ता । तथेदं प्रपञ्चाख्यं मायामात्रं द्वैतं रज्ज्वनमायावि-परमार्थतस्तसान्न वचादैतं कश्चित्प्रपञ्चः प्रवृत्तो निवृत्तो वास्तीत्यभित्रायः ॥ १७॥

रहते हुए विवेकसे निवृत्त नहीं होता । मायावीद्वारा फैलायी हुई माया, देखनेवालोंके दृष्टिवन्धनके हटाये जानेपर, पहले विद्यमान रहती हुई निवृत्त नहीं होती । इसी प्रकार यह प्रपञ्चसंज्ञक द्वेत भी मायामात्र ही है; परमार्थतः तो रञ्जु अथवा मायावीके समान अद्वैत ही है। अतः तात्पर्य यह है कि कोई भी प्रपञ्च प्रवृत्त अथवा निवृत्त होनेवाला नहीं है ॥ १७ ॥

\*\*\*\*\*\*

गरु-शिष्यादि विकल्प व्यावहारिक है

ननु शास्ता शास्त्रं शिष्य इति । यदि कही कि शासक, शास्त्र विकल्पः कथं निवर्तत इत्युच्यते किस प्रकार निवृत्त हो सकता है ? तो इसपर कहा जाता है-

विकल्पो विनिवर्तेत कल्पितो यदि केनचित्। उपदेशादयं वादो ज्ञाते द्वैतं न विद्यते ॥ १८॥

इस [ गुरु-शिष्यादि ] विकल्पकी यदि किसीने कल्पना की होती तो यह निवृत्त भी हो जाता । यह [ गुरु-शिष्यादि ] वाद तो उपदेशके ही लिये है । आत्मज्ञान हो जानेपर द्वेत नहीं रहता ॥ १८ ॥

विकल्पो विनिवर्तेत यदि । केनचित्कल्पितः स्यात् । यथायं

यदि किसीने इसकी कल्पना की होती तो यह विकल्प निवृत्त हो जाता । जिस प्रकार यह प्रपञ्च प्रपञ्चो मायारज्जुसर्पवत्तथायं माया और रञ्जुसर्पके सदश है उसी शिष्यादिभेदविकल्पोऽपि प्राक्
प्रतिबोधादेवोपदेशनिमित्तोऽत
उपदेशादयं वादः शिष्यः शास्ता
शास्त्रमिति । उपदेशकार्ये त
ज्ञाने निर्श्वेते ज्ञाते परमार्थतन्वे
द्वैतं न विद्यते ॥ १८ ॥

प्रकार यह शिष्यादि भेदविकलप भी आत्मज्ञानसे पूर्व ही उपदेशके निमित्तसे हैं। अतः शिष्य, शासक और शास्त्र—यह वाद उपदेशके ही लिये हैं। उपदेशके कार्यस्रूष्प ज्ञानके निष्पन्न होनेपर, अर्थात् परमार्थतत्त्वका ज्ञान हो जानेपर द्वैतकी सत्ता नहीं रहती॥ १८॥

---

आत्मा और उसके पादोंके साथ आंकार और उसकी मात्राओंका तादात्म्य

अभिधेयप्रधान ओङ्कारश्र-तुष्पादात्मेति व्याख्यातो यः-

अव्रतक जिस ओंकाररूप चतु-ष्पाद् आत्माका अभिवेय (वाच्यार्थ) की प्रधानतासे वर्णन किया है—

#### सोऽयमात्माध्यक्षरमोङ्कारोऽधिमात्रं पादा मात्रा मात्राश्च पादा अकार उकारो मकार इति ॥ ८॥

वह यह आत्मा अक्षरदृष्टिसे ओंकार है; वह मात्राओंको विषय करके स्थित है। पाद ही मात्रा हैं और मात्रा ही पाद हैं; वे मात्रा अकार, उकार और मकार हैं॥ ८॥

सोऽयमात्माध्यक्षरमक्षरम्धिकृत्याभिधानप्राधान्येन वर्ण्यमानोऽध्यक्षरम् । किं पुनस्तदक्षरमित्याह, ओङ्कारः । सोऽयमोङ्कारः पादशः प्रविभज्यमानः,

वह यह आत्मा अध्यक्षर है;
अक्षरका आश्रय टेकर जिसका
अभिधानकी प्रधानतासे वर्णन किया
जाय उसे अध्यक्षर कहते हैं।
किन्तु वह अक्षर है क्या ? इसपर
कहते हैं—वह ओंकार है। वह
यह ओंकार पादरूपसे विभक्त
किये जानेपर अधिमात्र यानी

अधिमात्रं मात्रामधिकृत्य वर्तत इत्यधिमात्रम् । कथम् ? आत्मनो ये पादास्त ओङ्कारस्य मात्राः । कास्ताः ? अकार उकारो मकार इति ॥ ८॥

मात्राको आश्रय करके वर्तमान रहता है, इसिल्ये इसे 'अधिमात्र' कहते हैं। सो किस प्रकार ? क्यों-कि आत्माके जो पाद हैं वे ही ओंकारकी मात्राएँ हैं। वे मात्राएँ कौन-सी हैं ? अकार, उकार और मकार—ये ही वि मात्राएँ हैं]।।८।।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

अकार और विश्वका तादात्म्य

तत्र विशेषितयमः क्रियते अव उनमें विशेष नियम किया जाता है—

# जागरितस्थानो वैश्वानरोऽकारः प्रथमा मात्रा-प्तेरादिमत्त्वाद्वाप्रोति ह वै सर्वान्कामानादिश्च भवति य एवं वेद ॥ ९॥

जिसका जागरित स्थान है वह वैश्वानर ज्याप्ति और आदिमस्वके कारण [ओंकारकी] पहली मात्रा अकार है। जो उपासक इस प्रकार जानता है वह सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त कर लेता है और [महापुरुशोंमें] आदि (प्रधान) होता है।। ९।।

जागरितस्थानो वैश्वानरो यः स ओङ्कारस्याकारः प्रथमा मात्रा। केन सामान्येनेत्याह आप्तेराप्ति-व्याप्तिरकारेण सर्वा वाग्व्याप्ता ''अकारो वै सर्वा वाक्" ( ऐ॰ आ॰ २।३।६) इति श्रुतेः।

जो जागरित स्थानवाला वैश्वानर है वही ओंकारकी पहली मात्रा अकार है । किस समानताके कारण पहली मात्रा है—इसपर कहते हैं— आप्तिके कारण, आप्तिका अर्थ व्याप्ति है । "अकार निश्चय हो सम्पूर्ण वाणी है" इस श्रुतिके अनुसार अकारसे समस्त वाणी व्याप्त है । तथा वैश्वानरेण जगतः ''तस्य ह वा एतस्यात्मनो वैश्वानरस्य मूर्धेव सुतेजाः" (छा०उ० ५। १८। २) इत्यादिश्वतेः।

अभिधानाभिधेययोरेकत्वं चावोचाम । आदिरस्य विद्यत

इत्यादिमद्यथैनादिमदकाराख्यम-क्षरं तथैन वैश्वानरस्तसाद्वा

सामान्यादकारत्वं वैश्वानरस्य।

तदेकत्वविदः फलमाह-आमोति

ह वै सर्वान्कामानादिः प्रथमश्र

भवति महतां य एवं वेद,

यथोक्तमेकत्वं वेदेत्यर्थः॥९॥

तया ''उस इस वैश्वानर आत्माका मस्तक ही द्युलोक है'' इस श्रुतिके अनुसार वैश्वानरसे सारा जगत् व्याप्त है।

अभिधान (वाचक) और अभिधेय (वाच्य) की एकता तो हम कह ही चुके हैं । जिसमें आदि (प्रथमता) हो उसे आदिमत् कहते हैं । जिस प्रकार अकार नामक अक्षर आदिमान् है उसी प्रकार वैश्वानर भी है । उसी समानताके कारण वैश्वानरकी अकाररूपता है । उनकी एकता जाननेवालेके लिये फल वतलाया जाता है—'जो पुरुष ऐसा जानता है अर्थात् उपर्युक्त एकत्वको जाननेवाला है वह समस्त कामनाओंको प्राप्त कर लेता है तथा महापुरुषोंमें आदि—प्रथम होता है' ॥ ९ ॥

\*\*\*\*\*\*

उकार और तैज़सका तादात्म्य

स्वप्रस्थानस्तैजस उकारो द्वितीया मात्रोत्कर्षा-दुभयत्वाद्वोत्कर्षति हु वे ज्ञानसन्ततिं समानश्च भवति नास्यात्रह्मवित्कुले भवति य एवं वेद ॥ १०॥ स्वप्त जिसका स्थान है वह तैजस उत्कर्प तथा मध्यवर्तित्वके कारण ओंकारकी द्वितीय मात्रा उकार है। जो उपासक ऐसा जानता है वह अपनी ज्ञानसन्तानका उत्कर्ष करता है, सबके प्रति समान होता है और उसके वैशमें कोई ब्रह्मज्ञानहीन पुरुष नहीं होता॥ १०॥

**स्वप्रस्थानस्तैजसो** यः स ओङ्कारस्योकारो द्वितीया मात्रा । केन सामान्येनेत्याह-उत्कर्पात् । अकारादुत्कृष्ट इव ह्युकारस्तथा तैजसो विश्वादुभयत्वाद्वाकारम-कारयोर्मध्यस्थ उकारस्तथा विश्वप्राज्ञयोर्भध्ये तैजसोऽत उभयभाक्तवसामान्यात्। विद्वरफलम्रच्यते—उरकर्पति ह वैज्ञानसन्ततिम्। विज्ञानसन्तति वर्धयतीत्यर्थः । समानस्तुल्यश्र मित्रपक्षस्येव शत्रुपक्षाणामप्यप्र-द्वेष्यो भवति । अब्रह्मविदस्य कुले न भवति य एवं वेद ॥१०॥

जो स्वप्तस्थानवाटा तैजस है वह ओंकारकी दूसरी मात्रा उकार है। किस समानताके कारण दूसरी मात्रा है—इसपर कहते हैं—उत्कर्प-के कारण। जिस प्रकार अकारसे उकार उत्कृष्ट-सा है उसी प्रकार विश्वसे तैजस उत्कृष्ट है। अथवा मध्यवर्त्तित्वके कारण [ उन दोनोंमें समानता है ]। जिस प्रकार उकार अकार और मकारके मध्यमें स्थित है उसी प्रकार विश्व और प्राज्ञक मध्यमें तैजस है। अतः उभयपरत्वरूप समानताके कारण भी [ उनमें अभिन्नता है ]।

अव इस प्रकार जाननेवालेकों जो फल मिलता है वह वतलाया जाता है—जो इस प्रकार जानता है वह ज्ञानसन्तित अर्थात् विज्ञान-सन्तानका उत्कर्प यानी वृद्धि करता है, सबके प्रति समान—तुल्य होता है अर्थात् मित्रपक्षके समान शत्रु-पक्षका भी अद्देष्य होता है तथा उसके कुलमें कोई ब्रह्मज्ञानहीन पुरुष नहीं होता ॥ १०॥ मकार और प्राज्ञका तादातम्य

# सुषुप्तस्थानः प्राज्ञो मकारस्तृतीया मात्रा मितरपीतर्वा मिनोति ह वा इदं सर्वमपीतिश्च भवति य एवं वेद ॥ ११॥

सुपुप्ति जिसका स्थान है वह प्राज्ञ मान और ख्यके कारण ओंकार-की तीसरी मात्रा मकार है । जो उपासक ऐसा जानता है वह इस सम्पूर्ण जगत्का मान—प्रमाण कर छेता है और उसका ख्यस्थान हो जाता है ॥ ११ ॥

सुषुप्तस्थानः प्राज्ञो यः स ओङ्कारस्य मकारस्तृतीया मात्रा। केन सामान्येनेत्याह सामान्य-मिदमत्रः मितेमितिर्मानं मीयते इत्र हि विश्वतैजसो प्राज्ञेन प्रलयोत्पत्त्योः प्रवेज्ञनिर्गमाभ्यां प्रस्थेनेव यवाः। यथोङ्कारसमाप्तौ पुनः प्रयोगे च प्रविश्य निर्गच्छत इवाकारोकारौ मकारे।

अपीतेर्वा । अपीतिरप्यय एकी-

भावः । ओङ्कारोचारणे ह्यन्त्ये-ऽक्षर एकीभृताविवाकारोकारी । सुपुप्तिस्थानवाला जो प्राज्ञ है वह ओंकारकी तींसरी मात्रा मकार है । किस समानताके कारण ? सो वतलाते हैं—यहाँ इनमें यह समानता है—ये मितिके कारण [समान हैं] । मिति मानको कहते हैं; जिस प्रकार प्रस्थ (एक प्रकारके वाट) से जो तौले जाते हैं उसी प्रकार प्रल्य और उत्पत्तिके समय मानों प्रवेश और निर्गमनके द्वारा प्राज्ञ से विश्व और तैजस मापे जाते हैं; क्योंकि ओंकारकी समाप्तिपर उसका पुनः प्रयोग किये जानेपर मानों अकार और उकार मकारमें प्रवेश करके उससे पुनः निकलते हैं ?

अथवा अपीतिके कारण भी उनमें एकता है। अपीति अप्यय अर्थात् एकीभावको कहते हैं। क्योंकि [जिस प्रकार] ओंकारका उच्चारण करनेपर अकार और उकार अन्तिम अक्षरमें एकीभूत-से हो जाते हैं तथा विश्वतेजसौ सुपुप्तकाले प्राज्ञे । अतो वा सामान्यादेकत्वं प्राज्ञमकारयोः ।

विद्वत्फलभाहः मिनोति ह

वा इदं सर्वे जगद्याथात्म्यं
जानातीत्यर्थः । अपीतिश्व
जगत्कारणात्मा भवतीत्यर्थः ।
अत्रावान्तरफलवचनं प्रधानसाधनस्तुत्यर्थम् ॥ ११ ॥

उसी प्रकार सुषुप्तिके समय विश्व और तैजस प्राज्ञमें छीन हो जाते हैं। सो, इस समानताके कारण भी प्राज्ञ और मकारकी एकता है।

अव इस प्रकार जाननेवालेको जो फल मिलता है वह वतलाते हैं—
[ जो ऐसा जानता है ] वह इस राम्पूर्ण जगत्को माप लेता है, अर्थात् इसका यथार्थ खरूप जान लेता है; तथा अपीति यानी जगत्का कारणखरूप हो जाता है । यहाँ जो अवान्तर फल वतलाये गये हैं वे प्रधान साधनकी स्तुतिके लिये हैं ॥ ११॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

मात्राओंकी विश्वादिरूपता
अत्रैते स्ठोका भवन्ति—
इसी अर्थमें ये श्लोक भी हैं—

### विश्वस्यात्वविवक्षायामादिसामान्यमुत्कटम् । मात्रासंप्रतिपत्तौ स्यादाप्तिसामान्यमेव च ॥ १६॥

जिस समय विश्वका अत्व—अकारमात्रत्व वतलाना इष्ट हो, अर्थात् वह अकारमात्रारूप है ऐसा जाना जाय तो उनके प्राथमिकत्वकी समानता स्पष्ट ही है तथा उनकी व्याप्तिरूप समानता भी स्फुट ही है ॥ १९॥ विश्वस्थात्वमकारमात्रत्वं यदा
विवक्ष्यते तदादित्वसामान्य
मुक्तन्यायेनोत्कटमुद्भूतं दृश्यत

इत्यर्थः । अत्विविवक्षायामित्यस्य

व्याख्यानं मात्रासंप्रतिपत्ताविति
विश्वस्थाकारमात्रत्वं यदा

संप्रतिद्यत इत्यर्थः । आप्तिसा
मान्यमेव चोत्कटमित्यनुवर्तते

चश्चदात् ॥ १९ ॥

जिस समय विश्वका अत्व यानी
अकारमात्रत्व कहना इष्ट होता
है उस समय पूर्वोक्त न्यायसे उनके
प्राथमिकत्वकी समानता उत्कट
अर्थात् उन्द्रत (प्रकटरूपसे)
दिखायी देती है। 'मात्रासम्प्रतिपत्तौ'—यह 'अत्विविश्वायाम्'
इस पदकी ही व्याख्या है।
तात्पर्य यह है कि जिस समय
विश्वके अकारमात्रत्वका ज्ञान होता
है उस समय उनकी व्याप्तिकी
समानता तो स्पष्ट ही है। यहाँ 'च'
शब्दसे 'उत्कटम्' इस पदकी
अनुवृत्ति की जाती है ॥१९॥

तैजसस्योत्वविज्ञान उत्कर्षो दृश्यते स्फुटम् । मात्रासंप्रतिपत्तौ स्यादुभयत्वं तथाविधम् ॥ २०॥

तैजसको उकाररूप जाननेपर अर्थात् तैजस उकारमात्रारूप है ऐसा जाननेपर उनका उत्कर्ष स्पष्ट दिखायी देता है। तथा उनका उभयत्व भी स्पष्ट ही है॥ २०॥

तैजसस्योत्विवज्ञान उकारत्व-विवक्षायाम्रत्कर्षो दश्यते स्फुटं स्पष्ट इत्यर्थः । उभयत्वं च स्फुट-मेवेति । पूर्ववत्सर्वम् ॥ २०॥

तैजसके उत्व-विज्ञानमें अर्थात् उसका उकाररूपसे प्रतिपादन करने-में उसका उकार के तो स्पष्ट ही दिखळायी देता है । इसी प्रकार उभयत्व भी स्पष्ट ही है। शेष सब पूर्ववत् है॥२०॥

### मकारभावे प्राज्ञस्य मानसामान्यमुत्कटम् । मात्रासंप्रतिपत्तौ तु लयसामान्यमेव च ॥ २१॥

प्राज्ञको मकाररूपतामें अर्थात् प्राज्ञ मकारमात्रारूप है-ऐसा जाननेमें उनकी मान करनेकी समानता स्पष्ट है । इसी प्रकार उनमें छय-स्थान होनेकी समानता भी स्पष्ट ही है ॥ २१ ॥

वुत्कृष्टे सामान्ये इत्यर्थः ॥२१॥ और लयरूप समानता स्पष्ट हैं-

मकारत्वे प्राज्ञस्य मितिलया- प्राज्ञके मकाररूप होनेमें मान यह इसका तालर्य है ॥ २१ ॥

> \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* ओंकारोपासकका प्रभाव

त्रिषु धामसु यस्तुल्यं सामान्यं वेत्ति निश्चितः । स पूज्यः सर्वभूतानां वन्द्यश्चेव महामुनिः ॥ २२॥

जो पुरुव तीनों स्थानोंमें [वतलायी गयी] तुल्यता अथवा समानताको निश्चयपूर्वक जानता है वह महामुनि समस्त प्राणियोंका पूजनीय और वन्दनीय होता है ॥ २२ ॥

यथोक्तस्थानत्रये यस्तुल्यमुक्तं। सामान्यं वेत्त्येवमेवैतदिति निश्चितो जो 'यह इसी प्रकार है' ऐसानिश्चय-यः स पूज्यो वन्द्यश्च ब्रह्मविछोके पूर्वक जानता है वह ब्रह्मवेता छोकमें भंवति ॥ २२ ॥

उपर्युक्त तीनों स्थानोंमें तुल्य-रूपसे वतलायी गयी समानताको पूजनीय एवं वन्दनीय होता है ॥२२॥

---

ओंकारकी व्यस्तोपासनाके फल

मात्राभिः सहैकत्वं कृत्वा पादोंका मात्राओंके साथ एकत्व यथोक्तोङ्कारं प्रतिपद्य यो ध्यायति | करके उपर्युक्त ओंकारको जानते हुए तम्—

यथोक्तैः सामान्यैरात्मपादानां पूर्वोक्तः समानताओंसे आत्माके जो उसका ध्यान करता है उसे-

# अकारो नयते विश्वमुकारश्चापि तैजसम् । मकारश्च पुनः प्राज्ञं नामात्रे विद्यते गतिः ॥ २३ ॥

अकार विश्वको प्राप्त करा देता है तथा उकार तैजसको और मकार प्राह्मको; किन्तु अमात्रमें किसोकी गति नहीं है ॥ २३ ॥

अकारो नयते विश्वं प्रापयति ।
अकारालम्बनोङ्कारं विद्वान्वैश्वानरो भवतीत्यर्थः । तथोकारस्तैजसम् । मकारश्वापि पुनः
प्राज्ञम्। चशब्दान्नयत इत्यनुवर्तते । श्वीणे तु मकारे वोजभावक्षयादमात्र ओङ्कारे गतिने विद्यते
कचिदित्यर्थः ॥ २३ ॥

अकार विश्वको प्राप्त करा देता है; अर्थात् अकारके आश्रित ओंकार-को जाननेवाला पुरुष वैश्वानर होता है। इसी प्रकार उकार तैजसको और मकार पुनः प्राज्ञको प्राप्त करा देता है। 'च' शब्दसे 'नयते' (प्राप्त करा देता है) इस क्रियाकी अनुवृत्ति होती है। तथा मकारका क्षय होनेपर बीजभावका क्षय हो जानेसे मात्राहीन ओंकारमें कोई गति नहीं होती—यह इसका ताल्पर्य है। ।२३॥

--

अमात्र और आत्माका तादात्म्य

### अमात्रश्चतुर्थोऽव्यवहार्यः प्रपञ्चोपशमः शिवोऽ-द्वैत एवमोङ्कार आत्मैव संविशत्यात्मनात्मानं य एवं वेद ॥ १२ ॥

मात्रारहित आकार तुरीय आत्मा ही है। वह अव्यवहार्य, प्रपञ्चोप-राम, शिव और अद्वैत है। इस प्रकार ओंकार आत्मा ही है। जो उसे इस प्रकार जानता है वह खतः अपने आत्मामें ही प्रवेश कर जाता है।। १२।।

अमात्रो मात्रा यस्य नास्ति ओङ्कारश्रतुर्थस्त्ररीय सोऽमात्र आत्मैव केवलोऽभिधानाभिधेय-रूपयोर्वाञ्चनसयोः क्षीणत्वाद-प्रपञ्चोपशमः व्यवहार्यः ١ शिवोऽद्वतः संवत्त एवं यथोक्त-विज्ञानवता प्रयुक्त ओङ्कार-स्त्रिमात्रस्त्रिपाद आत्मैव । संवि-श्चारमना स्वेनैव स्वं पारमार्थि-कमात्मानं य एवं वेद । परमार्थ-दर्शी ब्रह्मवित् तृतीयं वीजभावं दग्ध्वात्मानं प्रविष्ट इति न पुनर्जायते तुरीयस्थाबीजत्वात ।

न हि रज्जुसर्पयोविंवेके रज्ज्वां प्रविष्टः सर्पो बुद्धिसंस्का-रात्पुनः पूर्ववत्तद्विवेकिनामुत्था-स्यति । मन्दमध्यमधियां तु प्रतिपन्नसाधकभावानां सन्मार्ग-गामिनां संन्यासिनां मात्राणां

अमात्र--जिसकी मात्रा नहीं है वह अमात्र ओंकार चौथा अर्थात तुरीय केवल आत्मा ही है। अभिधान-रूप वाणी और अभिधेयरूप मनका क्षय हो जानेके कारण वह अ-व्यवहार्य है । तथा वह प्रपञ्चकी निषेधावधि, मङ्गलमय, और अहैत-खरूप है । इस प्रकार पूर्वोक्त विज्ञानवान् उपासकद्वारा प्रयोग किया हुआ तोन मात्रावाला ओंकार तीन पादवाला आत्मा ही है। जो इस प्रकार जानता है अर्थात इस प्रकार उसकी उपासना करता है । वह स्वतः ही अपने पारमार्थिक आत्मामें प्रवेश करता है । परमार्थ-दशीं ब्रह्मवेत्ता तीसरे वीजभावको भी दग्ध करके आत्मामें प्रवेश करता है; इसिंखे उसका पुनर्जन्म नहीं होता, क्योंकि तुरीय आत्मा अबीजा-साक है।

रज्जु और सर्पका विवेक हो जानेपर रज्जुमें छीन हुआ सर्प जिन्हें उसका विवेक हो गया है उन पुरुषोंको बुद्धिके संस्कारवश पुनः प्रतीत नहीं हो सकता । किन्तु जो मन्द और मध्यम बुद्धिवाछे, सायक-भावको प्राप्त, सन्मार्गगामी संन्यासी

पादानां च क्लप्तसामान्यविदां यथावदुपास्यमान ओङ्कारो ब्रह्म-प्रतिपत्तय आलम्बनीभवति तथा च वस्यति-"आश्रमास्त्रिविधा" (माण्ड्र० का० ३।१६) इत्यादि ॥ १२॥

पर्वोक्त मात्रा और पादोंके निश्चित सामान्यभावको जाननेवाले हैं उनके लिये तो विधिवत् उपासना किया हआ ओंकार ब्रह्मप्राप्तिके लिये आ-श्रयखरूप होता है। यही वात "तीन प्रकारके आश्रम हैं" इत्यादि वाक्योंसे कहेंगे ॥ १२ ॥

---

समस्त और व्यस्त ओंकारोपासना

पूर्ववत्--

पहलेके समान-

अत्रैते स्रोका भवन्ति— इसी अर्थमें ये श्लोक भी हैं--

ओङ्कारं पादेशो विद्यात्पादा मात्रा न संशयः । ओङ्कारं पादशो ज्ञाला न किंचिदपि चिन्तयेत् ॥ २४ ॥

ओंकारको एक-एक पाद करके जाने; पाद ही मात्राएँ हैं-इसमें सन्देह नहीं । इस प्रकार ओंकारको पादक्रमसे जानकर कुछ भी चिन्तन न करे ॥ २४ ॥

यथोक्तैः सामान्यैः पादा एव मात्रा मात्राश्च पादास्तसादोङ्कारं पाद्शो विद्यादित्यर्थः। एवमोङ्कारे

पूर्वीक्त समानताओंके कारण पाद ही मात्राएँ हैं और मात्राएँ ही पाद हैं। अतः तात्पर्य यह है कि ओंकारको पादक्रमसे जाने। इस प्रकार ओंकारका ज्ञान हो जानेपर कृतार्थ हो जानेके कारण ज्ञाते दृष्टार्थमदृष्टार्थं वा न किंचित किसी भी दृष्टार्थ (ऐहिक ) अथवा प्रयोजनं चिन्तयेत्कृतार्थत्वादि-त्यर्थः ॥ २४ ॥

अदृष्टार्थ (पारलैकिक) प्रयोजनका चिन्तन न करे—यह इसका अभिप्राय है ॥ २४ ॥

---

## युङ्जीत प्रणवे चेतः प्रणवो ब्रह्म निर्भयम् । प्रणवे नित्ययुक्तस्य न भयं विद्यते क्वचित् ॥ २५॥

चित्तको ओंकारमें समाहित करे; ओंकार निर्भय ब्रह्मपद है। ओंकारमें नित्य समाहित रहनेवाळे पुरुषको कहीं भी भय नहीं होता।२५।

युजीत समादध्याद्यथाव्या-ख्याते परमार्थरूपे प्रणवे चेतो मनः । यसात्प्रणवो ब्रह्म निर्भयम् । न हि तत्र सदा युक्तस्य भयं विद्यते क्वचित् "विद्वान विभेति कुतश्रन" (तै० उ०२।९) इति श्रुतेः॥२५॥

जिसकी पहले न्यास्या की जा चुकी है उस परमार्थस्वरूप ओंकारमें चित्तको युक्त-समाहित करे, क्योंकि ओंकार ही निर्भय ब्रह्म है। उसमें नित्य समाहित रहनेवाले पुरुषको कहीं भी भय नहीं होता, जैसा कि "विद्वान् कहीं भी भयको प्राप्त नहीं होता" इस श्रुतिसे प्रमाणित होता है॥ २५॥

प्रणवो ह्यपरं व्रह्म प्रणवश्च परः स्मृतः । अपूर्वोऽनन्तरोऽबाह्योऽनपरः प्रणवोऽच्ययः ॥ २६॥ ओंकार ही परव्रह्म है और ओंकार ही अपरव्रह्म माना गया है। वह ओंकार अपूर्व (अकारण), अन्तर्वाद्यशून्य, अकार्य तथा अच्यय है॥ २६॥ परापरे ब्रह्मणी प्रणवः। परमार्थतः क्षीणेषु मात्रापादेषु पर एवात्मा ब्रह्मित न पूर्वं कारणमस्य विद्यत इत्यपूर्वः । नास्यान्तरं भिन्न-जातीयं किश्चिद्विद्यत इत्यनन्तरः। तथा वाह्यमन्यन्न विद्यत इत्यन्वाद्यः । अपरं कार्यमस्य न विद्यत इत्यनपरः । सवाह्या-भ्यन्तरो ह्यजः सैन्धवयनवत् प्रज्ञानघन इत्यर्थः ॥ २६ ॥

पर और अपर ब्रह्म प्रणव हैं। वस्तुतः मात्रारूप पादोंके क्षीण होने-पर पर आत्मा ही ब्रह्म है, इसिल्ये इसका कोई पूर्व यानी कारण न होनेसे यह अपूर्व है। इसका कोई अन्तर—भिन्नजातीय भी नहीं है, इसिल्ये यह अनन्तर है तथा इससे बाह्म भी कोई और नहीं है, इसिल्ये यह अनाह्म है और इसका कोई अपर—कार्य भी नहीं है इसिल्ये यह अनपर है। तात्पर्य यह है कि यह बाहर-भोतरसे अजन्मा तथा सैन्धवधनके समान प्रज्ञानधन ही है ॥ २६॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

सर्वस्य प्रणवो ह्यादिर्मध्यमन्तरतथैव च। एवं हि प्रणवं ज्ञांत्वा व्यश्नुते तदनन्तरम् ॥ २७॥

प्रणव ही सबका आदि, मध्य और अन्त है । प्रणवको इस प्रकार जाननेके अनन्तर तद्रूपताको प्राप्त हो जाता है ॥ २७ ॥

आदिमध्यान्ता उत्पत्तिस्थिति-प्रलयाः सर्वस्यैव । मायाहित्त-रज्जुसर्पमृगतृष्णिकास्वमादिवद् उत्पद्यमानस्य वियदादिप्रपश्चस्य यथा मायाव्यादयः । एवं हि

सवका आदि, मध्य और अन्त अर्थात् उत्पत्ति, स्थिति और प्रलय प्रणव ही है। जिस प्रकार कि माया-मय हाथी, रज्जुमें प्रतीत होनेवाले सर्प, मृगतृष्णा और खप्तादिके समान उत्पन्न होनेवाले आकाशादि-रूप प्रपञ्चके कारण मायावी आदि प्रणवमात्मानं मायाव्यादिस्था-नीयं ज्ञात्वा तत्क्षणादेव तदात्म-भावं व्यक्तुत इत्यर्थः ॥ २७॥ हैं उसी प्रकार मायावी आदिस्थानीय उस प्रणवरूप आत्माको जानकर विद्वान् तत्काल ही तद्गूपताको प्राप्त हो जाता है—ऐसा इसका तात्पर्य है ॥२७॥

#### 

प्रणवं हीश्वरं विद्यात्सर्वस्य हृदि संस्थितम् । सर्वव्यापिनमोङ्कारं मला धीरो न शोचित ॥ २८॥

प्रणवको ही सर्वके हृदयमें स्थित ईश्वर जाने । इस प्रकार सर्वव्यापी ओंकारको जानकर बुद्धिमान् पुरुष शोक नहीं करता ॥ २८॥

सर्वप्राणिजातस्य स्पृतिप्रत्ययास्पदे हृदये स्थितमीश्वरं
प्रणवं विद्यात्सर्वव्यापिनं व्योमवदोङ्कारमात्मानमसंसारिणं धीरो
वुद्धिमान्मत्वा न शोचित शोकनिमित्तानुपपत्तेः। "तरित शोकमात्मवित्" (छा० उ० ७।
१।३) इत्यादिश्चितिभ्यः।।२८॥ प्रणवको ही समस्त प्राणि-समुदायके स्मृतिप्रत्ययके आश्रयभूत हृदयमें स्थित ईश्वर समझे । बुद्धिमान् पुरुत्र आकाशके समान सर्वव्यापी ओंकारको असंसारी आत्मा [——शुद्ध आत्मतत्त्व] जानकर, शोकके कारण-का अभाव हो जानेसे शोक नहीं करता; जैसा कि "आत्मवेत्ता शोक-को पार कर जाता है" इत्यादि श्रुतियोंसे प्रमाणित होता है ।।२८।।

ओंकारार्थज्ञ ही मुनि है

अमात्रोऽनन्तमात्रश्च द्वैतस्योपशमः शिवः । ओङ्कारो विदितो येन स मुनिर्नेतरो जनः ॥ २६॥ जिसने मात्राहीन, अनन्त मात्रावाले, द्वैतके उपशमस्थान और मङ्गलमय ओंकारको जाना है वहीं मुनि है; और कोई पुरुष नहीं ॥२९॥

अमात्रस्तुरीय ओङ्कारः । मीयते-ऽनयेति मात्रा परिच्छित्तः सा अनन्ता यस्य सोऽनन्तमात्रः । नैतावत्त्वमस्य परिच्छेतुं शक्यत इत्यर्थः । सर्वद्वैतोपशमत्वादेव शिवः । ओङ्कारो यथाच्याख्यातो विदितो येन स परमार्थतत्त्वस्य मननान्मुनिः । नेतरो जनः शास्त्रविदपीत्यर्थः ॥२९॥

अमात्र तुरीय ओंकार है। जिस-से मान किया जाय उसे 'मात्रा' अर्थात् 'परिच्छित्ति' कहते हैं; वह मात्रा जिसकी अनन्त हो उसे 'अनन्तमात्र' कहा जाता है। तार्त्पय यह है कि इसकी इयत्ताका परिच्छेद नहीं किया जा सकता। सम्पूर्ण द्वैतका उपशमस्थान होनेके कारण ही वह शिव (मङ्गळमयं) है। इस प्रकार व्याख्या किया हुआ ओंकार जिसने जाना है वही परमार्थ-तत्त्वका मनन करनेवाला होनेसे 'मुनि' है; दूसरा पुरुष शास्त्रज्ञ होनेपर भी मुनि नहीं है—ऐसा इस-का तार्त्पर्य है।। २९।।

#### \*\*\*\*\*\*\*

इति श्रोगोविन्दभगवत्प् ज्यपादशिष्यस्य परमहंसपरिव्राजकाचार्यस्य शङ्करभगवतः कृतावागमशास्त्रविवरणे गौडपादीयकारिका-सहितमाण्डूक्योपनिषद्भाष्ये प्रथममागमप्रकरणम् ॥१॥ ॐ तत्सत् ।



#### बैत्रध्य प्रकरण

ज्ञाते द्वैतं न विद्यत इत्युक्तम् ,

"एकमेवाद्वितीयम्"

प्रकरणस्य

प्रयोजनम्

इत्यादिश्चितिभ्यः ।

आगममात्रं तत् । तत्रोपपच्यापि द्वैतस्य वैतश्यं शक्यतेऽवधारयि-तुमिति द्वितीयंप्रकरणमारभ्यते– "एकमेबाद्वितीयम्" इत्यादि श्रुति-योंके अनुसार (आगम-प्रकरणकी १८ वीं कारिकामें) यह कहा गया है कि ज्ञान हो जानेपर द्वैत नहीं रहता। वह केवल आगम (शास्त-वचन) मात्र था। किन्तु द्वैतका मिथ्यात्व युक्तिसे भी निश्चय किया जा सकता है, इसीलिये इस दूसरे प्रकरणका आरम्भ किया जाता है—

स्वम्हष्ट पदार्थींका मिथ्यात्व

वैतथ्यं सर्वभावानां स्वप्त आहुर्मनीषिणः। अन्तःस्थानात्तु भावानां संवृतत्वेन हेतुना॥ १॥

[ खप्तावस्थामें ] सत्र पदार्थ शरीरके भीतर स्थित होते हैं; अतः स्थानके सङ्कोचके कारण मनीषिगण खप्तमें सत्र पदार्थीका मिध्यात्व प्रतिपादन करते हैं ॥ १ ॥

वितथस्य भावो वैतथ्यम्,
असत्यत्वमित्यर्थः । कस्य ? सर्वेषां
बाह्याध्यात्मिकानां भावानां
पदार्थानां स्वम उपलभ्यमानानाम्, आहुः कथयन्ति, मनीषिणः
प्रमाणकुश्रलाः । वैतथ्ये हेतुमाह-

वितथ (मिध्या) के भावका नाम 'वैतथ्य' अर्थात् असत्यत्व है। किसका वैतथ्य श स्वप्नमें प्रतीत होनेवाले सम्पूर्ण बाह्य और आन्तरिक पदार्थोंका मनीषिगण अर्थात् प्रमाण-कुशल पुरुष वैतथ्य बतलाते हैं। उनके मिथ्यात्वमें हेतु बतलाते हैं—

अन्तः अन्तःस्थानात्, शरीरस्य मध्ये स्थानं अन्तः संवृत-तत्र हि येपाम । स्थानात उपलभ्यन्ते भावा पर्वतहस्त्यादयो वहिः शरीरात्। तसात्ते वितथा भवितु-महीनित।नन्वपवरकाद्यन्तरुपलभ्य-मानैर्घटादिभिरनैकान्तिको हेतः इत्याशङ्क्याह-संवृतत्वेन हेतु-नेति, अन्तः संवतस्थानादित्यर्थः। न ह्यन्तः संवृते देहान्तर्नाडीषु पर्वतहस्त्यादीनां सम्भवोऽस्तिः न हि देहे पर्वतोऽस्ति ॥ १ ॥

अन्तःस्थ होनेके कारणः अर्थात मध्यमें शरीरके है जिनका [ऐसे होनेके कारण]: क्योंकि वहीं पर्वत एवं हस्ती आदि समस्त पदार्थ उपलब्ध होते हैं. शरीरसे वाहर उनकी उपलव्धि नहीं होती: इसलिये वे मिध्या होने चाहिये। किन्त [ यदि शरीरके भीतर उपलब्ध होनेके कारण ही खप्तदष्ट मिध्या हैं तो ] गृह आदिके भीतर दिखायी देनेवाले घट आदिमें तो यह हेत्र व्यभिचरित हो जायगा क्योंकि वहाँ जो उनकी प्रतीति है वह तो सत्य ही है |-ऐसी शङ्का होने-पर कहते हैं-'स्थानके सङ्गोचके कारणसे ।' तात्पर्य यह कि शरीरके भीतर संकुचित स्थान होनेसे [ उन-का मिध्यात्व कहा जाता है ]। देहके अन्तर्वर्ती संक्रचित नाडीजालमें पर्वत या हाथी आदिका होना सम्भव नहीं है। देहके भीतर पर्वत नहीं हो सकता ॥ १ ॥

\*\*\*\*\*\*\*

स्वमदृश्यानां भावानामन्तः संवृतस्थानमित्येतदसिद्धम् , यसात् प्राच्येषु सुप्त उदशु

सप्तमें दिखलायी देनेवाले पदार्थी-का शरीरके भीतर संकुचित स्थान है—यह वात सिद्ध नहीं हो सकती, क्योंकि पूर्व दिशामें सोया हुआ पुरुष उत्तर दिशामें सप्त देखता-सा स्वमान्पश्यनिव दश्यत इत्ये-तदाशङ्क्याह-

देखा जाता है [अतः वह शरीरसे वाहर वहाँ जाकर उन्हें देखता होगा] —ऐसी आशङ्का करके कहते हैं—

अदीर्घत्वाच कालस्य गत्वा देशान्न पश्यति प्रतिबुद्धश्र वै सर्वस्तिस्मिन्देशे न विद्यते ॥

समयकी अदीर्घता होनेके कारण वह देहसे बाहर जाकर उन्हें नहीं देखता तथा जागनेपर भी कोई पुरुष उस देशमें विद्यमान नहीं रहता। [इससे भी उसका स्वप्तदृष्ट देशमें न जाना ही सिद्ध होता है ] ॥ २ ॥

न देहाद्रहिर्देशान्तरं गत्वा स्वमान्पश्यति । यसा-कालामावात तसुप्तमात्र एव देह-मिथ्यात्त्रम् देशाद्योजनशतान्तरिते मासमात्रप्राप्ये देशे स्वमान्पश्य-निव दश्यते । न च तहेशप्राप्ते-रागमनस्य च दीर्घः कालोऽस्ति। अतोऽदीर्घत्वाच कालस्य स्वमदग्देशान्तरं गच्छति।

किं च प्रतिबुद्धश्र वै सर्वः खमदक्खमदर्शनदेशे न विद्यते। यदि च खमे देशान्तरं गच्छे-द्यासिन्देशे स्त्रमान्पश्येत्तत्रैव प्रतिबुध्येत । न चैतद्स्ति । रात्रौ

वह देहसे वाहर देशान्तरमें जाकर स्वप्न नहीं देखता, क्योंकि वह सोया हुआ ही देहके स्थानसे एक मासमें पहुँचने योग्य सौ योजनकी दूरीपर स्वप्न देखता-सा देखा जाता है। [उस समय] उस देशमें पहुँचने और वहाँसे छौटने योग्य दीर्घकाल है ही नहीं। अतः कालकी अदीर्घताके कारण वह स्वप्न-द्रष्टा किसी देशान्तरमें नहीं जाता ।

यही नहीं, जागनेपर भी कोई खप्रद्रष्टा खप्र देखनेके स्थानमें नहीं रहता। यदि वह खप्तके समय किसी देशान्तरमें जाता तो जिस देशमें खप्त देखता उसीमें जागता। किन्तु ऐसी वात नहीं होती। वह रात्रिमें सोया हुआ मानों दिनमें सुप्तोऽहनीव भावान्पश्यति;बहुभिः पदार्थोंको देखता है और बहुतोंसे संगतो भवति, यश्च संगतस्तैर्गृह्येत । न च गृह्यते; गृहीतश्चेत्त्वामद्य तत्रोपलव्धवस्तो
वयमिति ब्र्युः । न चैतदस्ति,
तसान्न देशान्तरं गच्छति
स्वप्ने ॥ २ ॥

मिलता है; अतः जिनसे उसका मेल होता है उनके द्वारा वह गृहीत होना चाहिये था । परन्तु गृहीत होता नहीं; यदि गृहीत होता तो 'हमने तुझे वहाँ पाया था' ऐसा कहते । परन्तु ऐसी वात है नहीं; अतः खप्तमें वह किसी देशान्तरको नहीं जाता ।। २ ।।

इतश्र स्वमदृश्या भावा स्वप्तमें दिखायी देनेवाले पदार्थ वितथा यतः— इसलिये भी मिथ्या हैं, क्योंकि—

अभावश्च रथादीनां श्रूयते न्यायपूर्वकम् । वैतथ्यं तेन वै प्राप्तं स्वप्त आहुः प्रकाशितम् ॥ ३ ॥

श्रुतिमें भी [स्वप्नदृष्ट ] रथादिका अभाव युक्तिपूर्वक सुना गया है। अतः [उपर्युक्त युक्तिसे ] सिद्ध हुए मिध्यात्वको ही स्वप्नमें स्पष्ट वतलाते हैं॥ ३॥

अभावश्रेव रथादीनां स्वमरथायमावश्रुवे- दृश्यानां श्रूयते न्यायविषयात्वम् पूर्वकं युक्तितः श्रुतौ "न
तत्र रथाः" (वृ० उ० ४।३।१०)
इत्यत्र। देहान्तः स्थानसंवृतत्वादिहेतुना प्राप्तं वैत्रथ्यं तद् नुवादिन्या
श्रुत्या स्वमे स्वयं ज्योतिष्ठ भितप्रतिपादनप्रया प्रकाशितमाहुर्श्वक्षविदः ॥ ३॥

"उस अवस्थामें रथ नहीं हैं" इत्यादि श्रुतिमें भी स्वप्तदृष्ट रथादि-का अभाव युक्तिपूर्वक सुना गया है। अतः अन्तःस्थान तथा स्थानके सङ्कोच आदि हेतुओंसे सिद्ध हुआ मिध्यात्व, उसका अनुवाद करनेवाली तथा स्वप्नमें आत्माका स्वयंप्रकाशत्व प्रतिपादन करनेवाली श्रुतिद्वारा ब्रह्मवैत्ता स्पष्ट बतलाते हैं॥ ३॥

#### जायदृहस्य पदार्थोंके मिथ्यात्वमें हेतु

#### अन्तःस्थानात्तु भेदानां तस्माज्जागरिते स्मृतम्। यथा तत्र तथा स्वप्ने संवृतत्वेन भिद्यते॥ ४॥

• इसीसे जाग्रत् अवस्थामें भी पदार्थोंका मिध्यात्व है, क्योंकि जिस प्रकार वे वहाँ खप्तावस्थामें [ मिध्या ] होते हैं उसी प्रकार जाग्रत्में भी होते हैं। केवल शरीरके भीतर स्थित होने और स्थानकें संकुचित होनेमें ही स्वप्तदृष्ट पदार्थोंका भेद है ॥ ४॥

जाग्रद्दश्यानां भावानां वैतस्वमपदार्थवद्- ध्यमिति प्रतिज्ञा ।
हश्यत्वेन हश्यत्वादिति हेतुः ।
मिध्यात्वम् स्वमदश्यभाववदिति
हृष्टान्तः । यथा तत्र स्वप्ने
हश्यानां भावानां वैतथ्यं तथा
जागरितेऽपि हश्यत्वमविशिष्टमिति हेतूपनयः । तसाज्ञागरितेऽपि वैतथ्यं स्मृतमिति
निगमनम् । अन्तःस्थानारसंवृतत्वेन च स्वमदृश्यानां भावानां
जाग्रद्दृश्येभ्यो भेदः । दृश्यत्वमसत्यत्वं चाविशिष्टसुभयत्र ॥॥॥

जाप्रत्-अवस्थामें देखे हुए पदार्थ

मिध्या हैं—यह प्रतिज्ञा है । दश्य
होनेके कारण—यह उसका हेतु

है । खप्तमें देखे हुए पदार्थोंके समान
—यह दष्टान्त है । जिस प्रकार वहाँ
खप्तमें देखे हुए पदार्थोंका मिध्याव
है उसी प्रकार जाप्रत्में भी उनका
दश्यव समानरूपसे है—यह हेत्पनर्य है । अतः जापृतिमें भी उनका मिध्याव माना गया है—यह
निगमन है । अन्तःस्थ होने और
स्थानका संकोच होनेमें स्वप्तदष्ट
भावोंका जाप्रद्दष्ट भावोंसे भेद है ।
दश्यत्व और असत्यत्व तो दोनों ही
अवस्थाओंमें समान हैं ॥ ४ ॥

स्वप्नजागरितस्थाने होकमाहुर्मनीषिणः । भेदानां हि समत्वेन प्रसिद्धेनैव हेतुना ॥ ५ ॥

१. व्यातिविशिष्ट हेतु पक्षमें है—ऐसा प्रतिपादन करना 'हेत्पनय' कहलाता है।

इस प्रकार प्रसिद्ध हेतुसे ही पदार्थोंमें समानता होनेके कारण विवेकी पुरुषोंने स्त्रम और जागरित अवस्थाओंको एक ही वतलाया है ॥५॥

प्रसिद्धेनैव भेदानां ग्राह्य-समत्वेन फलम् ॥५॥

पदार्थों के ग्राह्यग्राहकत्वरूप प्रसिद्ध ग्राहकत्वेन हेतुना हेतुसे समानता होनेके कारण ही स्वम- विवेकी पुरुषोंने स्वप्न और जागरित जागरितस्थानयोरेकत्वमाहुविंवे- अवस्थाओंका एकत्व प्रतिपादन किया किन इति पूर्वप्रमाणसिद्धस्यैव है-इस प्रकार यह पूर्व प्रमाणसे सिद्ध हुए हेतुका ही फल है ॥५॥

---

इतश्र वैतथ्यं जाग्रद्दश्यानां। भेदानामाद्यन्तयोरभावात् ।

जाप्रत्-अवस्थामें दिखलायी देने-वाले पदार्थोंका मिध्यात्व इसलिये भी है, क्योंकि आदि और अन्तमें उनका अभाव है।

आदावन्ते च यन्नास्ति वर्तमानेऽपि तत्तथा। वितथैः सद्दशाः सन्तोऽवितथा इव लक्षिताः

जो आदि और अन्तमें नहीं है [ अर्थात् आदि और अन्तमें अस-द्रप है ] वह वर्तमानमें भी वैसा ही है । ये पदार्थसमूह असत्के समान होकर भी सत्-जैसे दिखायी देते हैं ।। ६ ॥

यदादावन्ते च नास्ति वस्त मृगतृष्णिकादि तन्म-ध्येऽपि नास्तीति चामानात निश्चितं लोके तथेमे जाग्रदृदृश्या भेदाः। आद्यन्तयोर-भावाद्वितथैरेव मृगतृष्णिकादिभिः

जो मृगतृष्णादि वस्त आदि और अन्तमें नहीं है वह मध्यमें भी नहीं होती-यह बात छोकमें निश्चित ही है। इसी प्रकार ये जाग्रत् अवस्थामें दिखलायी देनेवाले भिन्न-भिन्न पदार्थ भी आदि और अन्तमें न होनेसे मृगत्रणा आदि असद-

सद्दशस्वाद्वितथा एव तथाप्यवि-तथा इव लक्षिता मृढैरनात्म-विद्भिः॥६॥ स्तुओंके समान होनेके कारण असत् ही हैं; तथापि मूट अनात्मज्ञ पुरुषों-द्वारा वे सद्रूप समझे जाते हैं ॥६॥

स्वमद्दश्यवज्ञागरितदृश्यानामप्यसन्त्वमिति यदुक्तं तद्युक्तम्।
यसाज्ञाग्रदृदृश्या अन्नपानवाहनाद्यः क्षुत्पिपासादिनिष्ट्रत्तिं
कुर्वन्तो गमनागमनादिकार्यं च
सप्रयोजना दृष्टाः। न तु
स्वमदृश्यानां तद्स्ति। तस्मात्स्वमदृश्यवज्ञाग्रदृदृश्यानामसन्त्वं
मनोर्थमात्रमिति।

तन । कसात् ? यसात्-

शक्का—खप्तदृश्योंके समान जाग-रित अवस्थाके दृश्योंका भी जो असत्यत्व बतलाया गया है वह ठीक नहीं क्योंकि जाप्रदृदृश्य अन्न, पान और वाहन आदि पदार्थ भूख-प्यास-की निवृत्ति तथा गमनागमन आदि कार्योंके करनेके कारण प्रयोजनवाले देखे गये हैं । किन्तु स्वप्तदृश्योंके विषयमें ऐसी बात नहीं है । अतः स्वप्तदृश्योंके समान जाप्रदृदृश्योंकी असत्यता केवल मनोरथमात्र है ।

समाधान-ऐसी बात नहीं है। क्यों नहीं है ? क्योंकि--

सप्रयोजनता तेषां स्वप्ने विप्रतिपद्यते । तस्मादाद्यन्तवत्त्वेन मिथ्यैव खलु ते स्मृताः ॥ ७ ॥

खप्तमें उन ( जाग्रत्पदार्थों ) की सप्रयोजनतामें विपरीतता आ जाती है। अतः आदि-अन्तयुक्त होनेके कारण वे निश्चय मिथ्या हो माने गये हैं॥ ७॥

सप्रयोजनता दृष्टा यात्रपाना- [जागरित अवस्थामें] जो अन-दीनां स्वमे विप्रतिपद्यते । पानादिकी सप्रयोजनता देखी गयी जागरिते हि अक्त्वा पीत्वा च तृप्तो विनिवर्तिततृद्सुप्तमात्र एव श्चुत्पिपासाद्यार्तमहोरात्रोपितम-अक्तवन्तमात्मानं मन्यते । यथा स्वप्ते अक्त्वा पीत्वा चातृप्तोत्थि-तस्तथा । तस्ताज्जाग्रद्दश्यानां स्वप्ते विप्रतिपत्तिर्देष्टा । अतो मन्यामहे तेपामप्यसत्त्वं स्वप्त-दश्यवद्नाशङ्कनीयमिति । तस्तादाद्यन्तवन्त्वसुभयत्र समान-मिति मिथ्यैव ख्लु ते स्मृताः॥७॥

है वह खप्तमें नहीं रहती । जागरित अवस्थामें खा-पीकर तृप्त हुआ पुरुव तृपारहित होकर सोनेपर भी [स्वप्नमें] अपनेको क्ष्या-पिपासा आदिसे आर्त्त, दिन-रात उपवास किया हुआ और विना भोजन किया हुआ मानता है: जिस प्रकार कि खप्तमें, खा-पीकर जागा हुआ पुरुष अपनेको अतम अनुभव करता है। अतः खप्तावस्था-में जाप्रदृदस्योंकी विपरीतता देखी जाती है । इसिलये खप्तदस्योंके समान उनकी असत्यताको भी हम शङ्का न करनेयोग्य मानते हैं। इस प्रकार दोनों ही अवस्थाओंमें आदि-अन्तवत्त्व समान है; अतः वे निश्चय मिथ्या ही माने गये हैं ॥ ७ ॥

#### ---

स्वमजाग्रद्भेदयोः समत्वाजाग्रद्भेदानामसत्त्वमिति यदुक्तं
तदसत्, कस्मात् ? दृष्टान्तस्यासिद्धत्वात् ? कथम् । न हि
जाग्रद्दृष्टा एवते भेदाः स्वमे
दृश्यन्ते । कि तहिं ?

स्वप्त और जाग्रत्पदार्थों के समान होनेसे जाप्रत्पदार्थों की जो असत्यता बतलायी गयी है वह ठीक नहीं है। क्यों ?क्यों कि यह दृष्टान्त सिद्ध नहीं हो सकता। कैसे सिद्ध नहीं हो सकता ? क्यों कि जो पदार्थ जाग्रत् अवस्थानें देखे जाते हैं वे ही स्वप्तमें नहीं देखे जाते। तो उस समय और क्या देखा जाता है ?

अपूर्व खमे पश्यतिः चतुर्देन्त-गजमारूढमष्ट्रभूजमात्मानं मन्यते। अन्यद प्येवंप्रकारमपूर्व पश्यति खमे । तन्नान्येनासता सममिति सदेव । अतो दृष्टान्तोऽसिद्धः । तसात्स्वमवजागरितस्यासन्वमि-त्ययुक्तम् ।

खमे दृष्टमपूर्व तनः यन्मन्यसे न तत्स्वतः सिद्धम् । किं तहिं ?

स्वप्तमें तो यह अपूर्व वस्तुएँ देखता है। अपनेको चार दाँतोंवाले हाथीपर चढा हुआ तथा आठ भुजाओंवाला मानता है। इसी प्रकार स्वप्तमें और भी अपूर्व वस्तुएँ देखा करता है। वे किसी अन्य असत् वस्तुके समान नहीं होतीं; इसिंखें वे सत् ही हैं। अतः यह दृष्टान्त सिद्ध नहीं हो सकता। अतः खप्तके समान जागरितकी भी असत्यता है-यह कथन ठीक नहीं।

ऐसी वात नहीं है। खप्तमें देखी हुई जिन वस्तुओंको अपूर्व समझता है वे खतःसिद्ध नहीं हैं। तो कैसी हैं?

अपूर्वं स्थानिधर्मो हि यथा स्वर्गनिवासिनाम् । तानयं प्रेक्षते गत्वा यथैवेह सुशिक्षितः ॥ ८ ॥

जिस प्रकार [इन्द्रादि ] र्स्वर्गनिवासियोंको [सहस्रनेत्रत्वादि ] अटौकिक अवस्थाएँ सुनी जाती हैं उसी प्रकार यह ( खप्त ) भी स्थानी ( खप्रद्रष्टा आत्मा ) का अपूर्व धर्म है । उन खाप्त पदार्थोंको यह इसी प्रकार जाकर देखता है जैसे कि इस लोकमें किसी मार्गिवशेषके सम्बन्धमें ] सुशिक्षित पुरुष [ उस मार्गते जाकर अपने अभीष्ट रुक्ष्यपर पहुँचकर उसे देखता है 1 ॥ ८ ॥

अपूर्व स्थानिधर्मो हि स्थानिनो

वे स्थानीका अपूर्व धर्म ही हैं; स्थानी द्रष्ट्रेव हि स्वमस्थानवतो अर्थात् स्वप्तस्थानवाले द्रष्टाका ही धर्म धर्मः । यथा स्वर्गनिवासि- हैं। जैसे कि स्वर्गनिवासी इन्द्रादिके नामिन्द्रादीनां सहस्राक्षत्वादि । सहस्राक्षत्वादि धर्म हैं उसी प्रकार तथा स्वमदशोऽपूर्वोऽयं धर्मः। न खतः सिद्धो द्रष्टुः खरूपवत् । तानेवंप्रकारानपूर्वान्खचित्तवि-कल्पानयं स्थानी स्वमद्दक्सम्थानं गत्वा प्रेक्षते । यथैवेह लोके सुशिक्षितो देशान्तरमार्गस्तेन मार्गेण देशान्तरं गत्वा तान्पदार्थान्पश्यति तद्वत तसाद्यथा स्थानिधर्माणां रज्ज-सर्पमृगतृष्णिकादीनामसत्त्वं तथा खमदृश्यानामपूर्वीणां स्थानिधर्म-त्वमेवेत्यसत्त्वमतो न स्वमदृष्टान्त-सासिद्धत्वम् ॥ ८॥

स्वप्रद्रष्टाका यह अपूर्व धर्म है। द्रष्टाके खरूपके समान यह खत:-सिद्ध नहीं है। इस प्रकारके अपने चित्तद्वारा कल्पना किये हुए उन धर्मोंको यह जो स्वम देखनेवाला स्थानी है स्वप्तस्थानमें जाकर देखा करता है; जिस प्रकार इस छोकमें देशान्तरके मार्गके विषयमें सुशिक्षित पुरुष उस मार्गसे देशान्तरमें जाकर वहाँके पदार्थोंको देखता है उसी प्रकार [यह भी देखता है]। अतः जिस प्रकार स्थानीके धर्म रज्ज-सर्प और मृगज्जा आदिकी असत्यता है उसी प्रकार स्वप्नमें देखे जानेवाले अपूर्व पदार्थोंका भी स्थानिधर्मत्व ही है, अतः वे भी असत् हैं । इसिंख्ये खप्तदृष्टान्तकी असिद्धता नहीं है ॥८॥

स्वममें मनःकाल्पत और इन्द्रियमाह्य दोनों ही प्रकारके पदार्थ मिथ्या हैं

अपूर्वत्वाशङ्का निराकृता स्वमदृष्टान्तस्य पुनः स्वमतुल्यतां जाग्रद्भेदानां प्रपश्चयन्नाह—-

खप्तदृष्टान्तके अपूर्वत्वकी आशं-काका निराकरण कर दिया । अव पुनः जाप्रत्पदार्थोंकी खप्ततुन्यताका विस्तृतरूपसे प्रतिपादन करते हुए कहते हैं—

स्वभवृत्ताविप त्वन्तश्चेतसा किल्पतं त्वसत् । बिहश्चेतोगृहीतं सद्दष्टं वैतथ्यमेतयोः ॥ ६ ॥ स्तागस्थामें भी चित्तके भीतर कल्पना किया हुआ पदार्थ असत् और चित्तसे बाहर [ इन्द्रियोंद्वारा ] ग्रहण किया हुआ पदार्थ सत् जान पड़ता है; किन्तु इन दोनोंका ही मिथ्यात्व देखा गया है ॥ ९ ॥

स्वमन्नतावि स्वमस्थानेऽपि
अन्तश्चेतसा मनोरथसङ्कित्पतमसत्। सङ्कल्पानन्तरसमकालमेवादर्शनात्त्रवे स्वप्ने विद्येतसा
गृहीतं चक्षुरादिद्वारेणोपलब्धं
घटादि सत्। इत्वेवमसत्यिमिति
निश्चितेऽपि सदसद्विभागो दृष्टः।
उभयोरप्यन्तर्विद्येतःकल्पितयोवेतथ्यमेव दृष्टम्॥९॥

स्वप्तकी वृत्ति अर्थात् स्वप्तस्थानमें भी चित्तकं भीतर मनोरथसे सङ्कल्प की हुई वस्तु असत् होती है; क्यों-कि वह सङ्कल्पके पश्चात् तत्क्षण ही दिखायी नहीं देती । तथा उस स्वप्तावस्थामें ही चित्तसे वाहर चञ्च आदिद्वारा प्रहण किये हुए घट आदि सत् होते हैं। इस प्रकार स्वप्त असत्य है—ऐसा निश्चय हो जानेपर भी उसमें सत्-असत्का विभाग देखा जाता है। किन्तु चित्तसे कल्पना किये हुए इन आन्तरिक और वाह्य दोनों ही प्रकारके पदार्थोंका मिथ्यात्व देखा गया है ॥ ९॥

\*\*\*\*\*\*\*

जायत्में भी दोनों प्रकारके पदार्थ मिथ्या हैं
जायद्वृत्ताविप त्वन्तश्चेतसा कल्पितं त्वसत्।
बिहिश्चेतोगृहीतं सद्युक्तं वैतथ्यमेतयोः॥१०॥

इसी प्रकार जाग्रदवस्थामें भी चित्तके भीतर कल्पना किया हुआ पदार्थ असत् तथा चित्तसे बाहर ग्रहण किया हुआ पदार्थ सत् समझा जाता है। परन्तु इन दोनोंहीका मिध्यात्व मानना उचित है।। १०॥ माण्डू० ४सदसतोवंतथ्यं युक्तम्, अन्तर्बहिश्चेतःकल्पितत्वाविशेषा-दिति व्याख्यातमन्यत्॥१०॥ इन सत् और असत् पदार्थोंका मिध्यात्व ठीक ही है, क्योंकि हृदयके भीतर या बाहर कित्पत होनेसे उनमें कोई विशेषता नहीं होती । शेष सबकी व्याख्या हो चुकी है ॥१०॥

#### ---

इन मिथ्या पदार्थों की कल्पना करनेवाला कौन है ?

चोदक आह— | [ इसपर ] पूर्वपक्षी कहता है— उभयोरिप वैतथ्यं भेदानां स्थानयोयीदे । क एतान्बुध्यते भेदान्को वै तेषां विकल्पकः ॥ ११ ॥

यदि [ जागरित और स्वप्त ] दोनों ही स्थानोंके पदार्थोंका मिध्यात्व है तो इन पदार्थोंको जानता कौन है और कौन इनकी कल्पना करने-वाला है ? ॥ ११ ॥

स्वमजाग्रत्स्थानयोर्भेदानां यदि वैतथ्यं क एतानन्तर्विश्चेतः-कल्पितान्बुघ्यते । को वै तेषां विकल्पकः । स्मृतिज्ञानयोः क आलम्बनमित्यभिप्रायः, न चेत्रिरात्मवाद इष्टः ॥ ११ ॥ यदि खप्त और जागरित [ दोनों ही स्थानों ] के पदार्थोंका मिध्यात्व है तो चित्तके भीतर या बाहर कल्पना किये हुए इन पदार्थोंको जानता कौन है ? और कौन उनकी कल्पना करनेवाला है ? तात्पर्य यह है कि यदि निरात्मवाद अभीष्ट नहीं है तो [यह बताना चाहिये कि ] उक्त स्मरण (खप्त ) और ज्ञान (जागरित) का आलम्बन कौन है ? ॥ ११ ॥

इनकी कल्पना करनेवाला श्रीर इनका साक्षी आत्मा ही है

कल्पयत्यात्मनात्मानमात्मा देवः स्वमायया । स एव बध्यते भेदानिति वेदान्तनिश्चयः ॥ १२ ॥ स्यंप्रकाश आत्मा अपनी मायासे खयं ही कल्पना करता है और वहीं सब भेदोंको जानता है-यही वेदान्तका निश्चय है ॥ १२ ॥

खयं खमायया खमात्मान-मारमा देव आरमन्येव वक्ष्यमाणं भेदाकारं कल्पयति रज्ज्वादाविव सर्पादीन स्वयमेव च तान्ब्रध्यते भेदांस्तद्वदेवेत्येवं वेदान्तनिश्चयः। नान्योऽस्ति ज्ञानस्मृत्याश्रयः। न च निरास्पदे एव ज्ञानस्पृती

खयंप्रकाश आत्मा अपनी माया-से रञ्जुमें सर्पादिके समान अपनेमें आपहीको आगे वतलाये जानेवाले भेदरूपसे कल्पना करता है और खयं ही उन भेदोंको जानता है-इस प्रकार यही वेदान्तका निश्चय है। उसके सिवा स्मृति और ज्ञान-का कोई और आश्रय नहीं है। तात्पर्य यह कि वैनाशिकों (वौद्धों) के कथनके समान ये ज्ञान और वैनाशिकानामिवेत्यभिप्रायः । १२। स्मृति निराधार नहीं हैं ॥ १२॥

> \*\*\* पदार्थकल्पनाकी विधि

सङ्कल्पयन्केन करुपयतीत्युच्यते

प्रकारेण | वह संकल्प करते हुए किस प्रकार कल्पना करता है ? सो वतलाया जाता है-

विकरोत्यपरान्भावानन्तश्चित्ते व्यवस्थितान् । नियतांश्च बहिश्चित्त एवं कल्पयते प्रमुः ॥ १३॥ प्रभु आत्मा अपने अन्तःकरणमें [ वासनारूपसे ] स्थित अन्य ( छैकिक ) भावोंको नानारूप करता है तथा वहिश्चित्त होकर पृथिवी आदि नियत और अनियत पदार्थोंकी भी इसी प्रकार कल्पना करता है । १३।

विकरोति नाना करोत्यपरान्
लौकिकान् भावान् पदार्थान्
शब्दादीनन्यांश्रान्तश्रित्ते वासनारूपेण व्यवस्थितानव्याकृतान्
नियतांश्र पृथ्व्यादीननियतांश्र
कल्पनाकालान्बहिश्रित्तः संस्तथानतिश्रित्तो मनोरथादिलक्षणानित्येवं कल्पयति प्रश्रुरीश्रर
आत्मेत्यर्थः ॥ १३॥

वह चित्तके भीतर वासनारूपसे स्थित अन्याकृत छौकिक भावों— शब्दादि पदार्थोंको तथा अन्य पृथिवी आदि नियत और कल्पनाकालमें ही उत्पन्न होनेवाले अनियत पदार्थोंको बहिश्चित्त होकर एवं मनोरथादिरूप पदार्थोंको अन्तश्चित्त होकर विकृत करता अर्थात् नाना करता है—इस प्रकार प्रमु—ईश्वर अर्थात् आत्मा कल्पना करता है ॥ १३॥

--<del>{</del>

आन्तरिक और वाह्य दोनों प्रकारके पदार्थ मिथ्या हैं

स्वमविच्चपरिकल्पितं सर्व
मित्येतदाशङ्क्यते । यसाचिच्च
परिकल्पितैर्मनोरथादिलक्षणैश्चिच
परिच्छेद्यैर्वेलक्षण्यं बाह्याना
मन्योन्यपरिच्छेद्यत्विमिति ।

सा न युक्ताशङ्का ।

सप्तके समान सव कुछ चित्तका ही कल्पना किया हुआ है—इस विषयमें यह शंका होती है—क्योंकि केवल चित्तपरिकल्पित और चित्तसे ही परिच्लेख मनोरथादिसे वाह्य पदार्थोंकी अन्योन्यपरिच्लेखत्वरूप विलक्षणता है [अतः स्वप्नके समान ये मिथ्या नहीं हो सकते]।

समाधान-यह शंका ठीक नहीं है, [क्योंकि--]

# चित्तकाला हि येऽन्तस्तु द्वयकालाश्च ये बहिः।

# किंपता एव ते सर्वे विशेषो नान्यहेतुकः ॥ १४॥

जो आन्तरिक पदार्थ केवल कल्पनाकालतक ही रहनेवाले हैं और जो वाह्य पदार्थ द्विकालिक [अर्थात् अन्योन्यपिरच्छेच ] हैं वे सभी कल्पित हैं । उनकी विशेषताका [अर्थात् आन्तरिक पदार्थ असत्य हैं और वाह्य सत्य हैं—इस प्रकारकी भेदकल्पनाका ] कोई दूसरा कारण नहीं है ॥ १४॥

चित्तकाला हि येऽन्तस्त चित्तपरिच्छेद्याः: नान्यश्चित्त-कालव्यतिरेकेण परिच्छेदकः कालो येषां ते चित्तकालाः । कल्पनाकाल एवोपलभ्यन्त इत्यर्थः । द्वयकालाश्च भेदकाला अन्योन्यपरिच्छेद्याः । यथा-गोदोहनमास्ते; यावदास्ते तावद्गां दोग्धि यावद्गां दोग्धि तावदास्ते। तावानयम्रेतावान्स इति परस्पर-परिच्छेद्यपरिच्छेदकत्वं बाह्यानां भेदानां ते द्वयकालाः । अन्त-श्चित्तकाला वाह्याश्च द्वयकालाः कल्पिता एव ते सर्वे । न बाह्यो द्वयकालत्वविशेषः कल्पितत्व-

जो आन्तरिक हैं अर्थात् चित्त-परिच्छेद्य हैं वे चित्तकाल हैं; जिनका चित्तकालके सिवा और कोई काल परिच्छेदक न हो उन्हें चित्तकाल कहते हैं। अर्थात् वे केवल कल्पना-के समय ही उपलब्ध होते हैं। तथा बाग्च पदार्थ दो कालवाले-भेदकालिक यानी अन्योन्यपरिच्छेद्य हैं। जैसे गोदोहनपर्यन्त वैठता है; यानी जबतक बैठता है तबतक गौ दुहता है और जवतक गौदुहता है तवतक वैठता है। उतने समयतक यह रहता है और इतने समयतक वह रहता है-इस प्रकार वाह्य पदार्थोंका परस्पर परिच्छेद्य-परिच्छेदकत्व है; अतः वे दो कालवाले हैं। किन्तु आन्तरिक चित्तकालिक और वाह्य द्विकालिक-ये सब कल्पित ही हैं। बाह्य पदार्थीं-की जो द्विकालिकत्वरूप विशेषता है च्यतिरेकेणान्यहेतुकः। अत्रापि हि स्वमदृष्टान्तो भवत्येव ॥१४॥

वह कल्पितत्वके सिवा किसी अन्य कारणसे नहीं है। इस विषयमें भी स्वप्रका दृष्टान्त\* है ही ॥ १४॥

TO MENT

आन्तरिक और बाह्य पदार्थोंका भेद केवल इन्द्रियजनित है अन्यक्ता एव येऽन्तरतु स्फुटा एव च ये बहिः । कल्पिता एव ते सर्वे विशेषस्लिन्द्रियान्तरे ॥ १५॥

जो आन्तरिक पदार्थ हैं वे अन्यक्त ही हैं और जो वाह्य हैं वे स्पष्ट प्रतीत होनेवाले हैं। किन्तु वे सब हैं कल्पित ही। उनकी विशेपता तो केवल इन्द्रियोंके ही भेदमें है॥ १५॥

यद्प्यन्तर्घ्यक्तत्वं भावानां मनोवासनामात्राभिष्यक्तानां स्फुटत्वं वा वहिश्रक्षुरादीन्द्रिन्यान्तरे विशेषो नासौ भेदाना-मिस्तत्वकृतः खप्नेऽपि तथा दर्शनात्। किं तर्हिं १ इन्द्रियान्तरकृतः एव । अतः कल्पिता एव जाग्रद्धावा अपि स्वप्नभाववदिति सिद्धम् ॥ १५॥

चित्तकी वासनामात्रसे अभिव्यक्त हुए पदार्थोंका जो अन्तःकरणमें अव्यक्तत्व (अस्फुटत्व) और वाह्य चक्षु आदि अन्य इन्द्रियोंमें जो उनका स्फुटत्व है वह विशेषता पदार्थोंकी सत्ताके कारण नहीं है, क्योंकि ऐसा ही स्वप्नमें भी देखा जाता है। तो फिर इसका क्या कारण है श्वह इन्द्रियोंके भेदके ही कारण है । अतः सिद्ध हुआ कि स्वप्नके पदार्थोंके समान जाम्रत्कालीन पदार्थ भी किल्पत ही हैं ॥१५॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

<sup>\*</sup> अर्थात् जाव्रत्के समान स्वप्नके भी चित्तपरिकित्पत पदार्थ कत्पना-कालिक और वाह्य पदार्थ द्विकालिक ही होते हैं; परन्तु वे होते दोनों ही मिथ्या हैं। इसी प्रकार जाव्रत्में भी समझो।

#### पदार्थकल्पनाकी मूल जीवकल्पना हे

वाह्याध्यात्मिकानां भावाना-मितरेतरनिमित्तनैमित्तिकतया कल्पनायां किं मूलमित्युच्यते— वाह्य और आन्तरिक पदार्थोंकी परस्पर निमित्त और नैमित्तिकरूपसे कल्पना होनेमें क्या कारण है ? सो वतलाया जाता है—

जीवं कल्पयते पूर्वं ततो भावानपृथग्विधान् । बाह्यानाध्यात्मिकांश्चेत्र यथाविद्यस्तथारमृतिः ॥ १६॥

[ वह प्रभु ] सबसे पहले जीवकी कल्पना करता है; फिर तरह-तरहके बाग्र और आध्यात्मिक पदार्थोंकी कल्पना करता है। उस जीवका जैसा विज्ञान होता है वैसी ही स्मृति भी होती है ॥ १६॥

जीवं हेतुकलात्मकम्; अहं
करोमि मम सुखदुःखे इत्येवंलक्षणम्; अनेवंलक्षण एव शुद्ध
आत्मिन रज्जाविव सर्पं कल्पयते
पूर्वम् । ततस्ताद्थ्यंन क्रियाकारकफलभेदेन प्राणादीन्नानाविधान्भावान्वाह्यानाध्यात्मिकांश्रैव कल्पते।

तत्र कल्पनायां को हेतुरित्युच्यते । योऽसौ खयंकल्पितो
जीवः सर्वकल्पनायामधिकृतः स
यथाविद्यः, यादशी विद्या विज्ञानमस्येति यथाविद्यः; तथाविधैव
समृतिस्तस्येति तथासमृतिर्भवति

सत्रसे पहले 'मैं करता हूँ, मुझे सुख-दुःख हैं' इस प्रकारके हेतु-फलात्मक जीवकी [वह प्रभु ] इस-से विपरीत लक्षणोंवाले शुद्ध आत्मामें रज्जुमें सर्पके समान कल्पना करता है। फिर उसीके लिये क्रिया, कारक और फलके मेदसे प्राण आदि नाना प्रकारके वाह्य और आध्यात्मिक पदार्थोंकी कल्पना करता है।

उस कल्पनामें क्या हेतु है—इस-पर कहा जाता है—यह जो खयं कल्पना किया हुआ जीव सब प्रकार-की कल्पनाका अधिकारी है, वह जैसी विद्यावाटा होता है अर्थात् उसकी जैसी विद्या यानी विज्ञान होता है वैसी ही स्मृति भी होती है। अतः वह वैसी ही स्मृतिवाटा होता है। स इति । अतो हेतुकल्पना-विज्ञानात्फलविज्ञानं ततो हेतुफल-स्मृतिस्ततस्तद्विज्ञानं तदर्थक्रिया-कारकतत्फलभेदविज्ञानानि । तेभ्यस्तत्स्मृतिस्तत्स्मृतेश्च पुन-स्तद्विज्ञानानीत्येवं वाद्यानाध्या-तिमकांश्चेतरेतरनिमित्तनौमित्तिक-भावेनानेकथा कल्पयते ॥१६॥

द्रस प्रकार [अन्नभक्षणादि] हेतुकी कल्पनाके विज्ञानसे ही [तृप्ति आदि] फल्का विज्ञान होता है; उससे [दूसरे दिन भी] उन हेतु और फल्की स्मृति होती है और उस स्मृतिसे उनका ज्ञान तथा उनके लिये होनेवाले [पाकादि] कर्म, [तण्डुलादि] कारक और उनके तृिप्त आदि] फल्मेदके ज्ञान होते हैं। उनसे उनकी स्मृति होती है तथा उस स्मृतिसे फिर उन [हेतु आदि] के विज्ञान होते हैं। इस प्रकार यह जीव वाह्य और आध्यात्मिक पदार्थोंकी पारस्परिक निमित्त-नैमित्तिकमावसे अनेक प्रकार कल्पना करता है।।१६॥

जीवकल्पनाका हेतु अज्ञान है

तत्र जीवकल्पना सर्वकल्पनामूलमित्युक्तं सैव जीवकल्पना
किनिमित्तेति दृष्टान्तेन प्रतिपाद्यति—

यहाँतक जीवकल्पना ही सब कल्पनाओंका मूल है—यह कहा गया; किन्तु वह जीव-कल्पना है किस निमित्तसे ?—इस बातका दृष्टान्तसे प्रतिपादन करते हैं—

अनिश्चिता यथा रज्जुरन्धकारे विकल्पिता । सर्पधारादिभिभीवैस्तद्वदात्मा विकल्पितः ॥ १७॥

जिस प्रकार [ अपने खरूपसे ] निश्चय न की हुई रज्जु अन्धकार-में सप-धारा आदि भावोंसे कल्पना की जाती है उसी प्रकार आत्मामें भी तरह-तरहकी कल्पनाएँ हो रही हैं ॥ १७॥

यथा लोके स्वेन रूपेणानिश्वि- जिस प्रकार अपने स्ररूपसे तानवधारितैयमेवेति रज्जुर्भन्दा- अनिश्चित अर्थात् यह ऐसी ही है-

न्धकारे किं सर्प उदक्धारा दण्ड इति वानेकधा विकल्पिता भवति पूर्वं खरूपानिश्वयनिमित्तम्। यदि हि पूर्वमेव रज्जुः खरूपेण निश्चिता स्थातः न सर्पादिवि-कल्पोऽभविष्यद् यथा खहस्ता-ङ्गल्यादिषु, एप दृष्टान्तः। तद्वद्वेतुफलादिसंसार्धमीनर्थवि-लक्षणतया स्वेन विशुद्धविज्ञप्ति-मात्रसत्ताद्वयरूपेणानिश्चितत्वा-ज्जीवप्राणाद्यनन्तभावभेदैरात्मा विकल्पित इत्येष सर्वोपनिषदां सिद्धान्तः ॥ १७॥

इस प्रकार निर्धारण न की हुई रज्ज मन्द अन्धकारमें 'यह सर्प है ?' 'जल-की धारा है ?' अथवा 'दण्ड है ?' इस प्रकार-पहलेसे खरूपका निश्चय न होनेके कारण-अनेक प्रकारसे कल्पना की जाती है: यदि रज्ज पहले ही अपने खरूपसे निश्चित हो तो उसमें सपीदिका विकल्प नहीं हो सकता, जैसे कि अपने हाथकी अँगुली आदिमें िऐसा कोई विकल्प नहीं होता ]। यह एक दृष्टान्त है। इसी तरह हेतु-फलादि सांसारिक धर्मरूप अनर्थसे विलक्षण अपने विशुद्ध विज्ञप्तिमात्र अद्वितीय सत्ताखरूपसे निश्चित न होनेके कारण ही आत्मा जीव एवं प्राण आदि अनन्त विभिन्न भावोंसे विकल्पित हो रहा है-यही सम्पूर्ण उपनिषदोंका सिद्धान्त है १७

अज्ञानानिवृत्ति ही आत्मज्ञान है
निश्चितायां यथा रज्ज्वां विकल्पो विनिवर्तते ।
रज्जुरेवेति चाद्वैतं तद्वदात्मविनिश्चयः ॥ १८॥
जिस प्रकार रज्जुका निश्चय हो जानेपर उसमें [सर्पादिका]

जिस प्रकार रज्जुका निश्चय हो जानेपर उसमें [सर्पादिका] विकल्प निवृत्त हो जाता है तथा 'यह रज्जु ही है' ऐसा अद्वैत निश्चय होता है उसी प्रकार आत्माका निश्चय है ॥ १८॥

रज्जरेवेति निश्चये सर्ववि-कल्पनिष्ट्रतौ रज्जरेवेति चाद्वैतं यथा तथा "नेति नेति" ( ष्ट० उ० ४ । ४ । २२) इति सर्व-संसारधर्मग्र्न्यप्रतिपादकशास्त्रज-नितविज्ञानस्योलोककृतात्मवि-निश्चयः "आत्मैवेदं सर्वम्" ( छा० उ० ७ । २५ । २ ) "अपूर्वमनपरमनन्तरमवाह्यम्" ( खृ० उ० २ । ५ । १९ ) "सवाह्याभ्यन्तरो ह्यजः" ( मु० उ० २ । १ । २ ) "अजरोऽमरो-ऽमृतोऽभयः" ( खृ० उ० ४ । ४ । २५) "एक एवाद्वयः" इति॥१८॥

'यह रज्जु ही है' ऐसा निश्चय होनेसे सपीदि विकल्पकी निवृत्ति हो जानेपर जिस प्रकार 'यह रज्जु ही है' ऐसा अद्भैत-भाव हो जाता है उसी प्रकार ''नेति-नेति'' इस सर्वसंसारधर्मशृन्य आत्माका प्रति-पादन करनेवाले शास्त्रसे उत्पन्न हुए विज्ञानरूप सूर्यके प्रकाशसे आत्माका ऐसा निश्चय होता है कि ''यह सब आत्मा ही है'' ''वह कारण-कार्यसे रहित और अन्तर्वाह्यशृन्य है''; 'वाहर-भीतरसे (कार्य-कारण दोनों दृष्टियों-से ) अजन्मा है'' ''वह जराशृन्य, अमृत और अभय है'' तथा ''वह एक अद्वितीय ही हैं'' ॥ १८॥

#### ---

यद्यात्मेक एवेति निश्चयः ।
कथं प्राणादिभिरनन्तैर्भावेरेतैः
संसारलक्षणैर्विकल्पित इति,
उच्यते, शृणु—

यदि यह बात निश्चित है कि आत्मा एक ही है तो वह इन संसाररूप प्राणादि अनन्त भावोंसे कैसे विकल्पित हो रहा है १ सो इस विषयमें कहा जाता है, सुनो—

विकल्पकी मूल माया है

प्राणादिभिरनन्तैश्च भावैरेतैर्विकल्पितः । मायैषा तस्य देवस्य यया संमोहितः स्वयम् ॥ १६॥ यह जो इन प्राणादि अनन्त भात्रों विकित्पित हो रहा है सो यह उस प्रकाशमय आत्मदेवकी माया ही है, जिससे कि वह स्वयं ही मोहित हो रहा है ॥ १९॥

मायेपा तस्यात्मनो देवस्य।
यथा मायाविना विहिता माया
गगनमितिविमलं कुसुमितैः
सपलाशैस्तरुभिराकीर्णमिव
करोति तथेयमि देवस्य माया
ययायं स्वयमिप मोहित इव
मोहितो भवति। "मम माया
दुरत्यया" (गीता ७।१४)
इत्युक्तम्॥१९॥

यह उस आत्मदेवकी माया है। जिस प्रकार मायाबीद्वारा प्रयोग की हुई माया अति निर्मे आकाराको पछत्रयुक्त पुष्पित पादपोंसे परिपूर्ण कर देती है उसी प्रकार यह भी उस देवकी माया है जिससे कि यह स्वयं भी मोहित हुएके समान मोह-प्रस्त हो रहा है। ''मेरी मायाका पार पाना कठिन है'' ऐसा [भगवान्ने] कहा भी है।। १९॥

मूलतत्त्वसम्बन्धी विभिन्न पतवाद

प्राण इति प्राणिवदो भूतानीति च तद्विदः । गुणा इति गुणिवदस्तत्त्वानीति च तद्विदः ॥ २०॥

प्रागोपासक कहते हैं—'प्राण ही जगत्का कारण है।' भ्तक्षां (प्रत्यक्ष-वादी चार्वाकादि) का कथन है—'[ पृथिवी आदि ] चार भूत ही परमार्थ हैं।' गुणोंको जाननेवाले [सांख्यवादी] कहते हैं—'गुण ही सृष्टिके हेतु हैं।' तथा तत्त्वज्ञ ( शेव ) कहते हैं—'[ आत्मा, अविद्या और शिव—ये तीन ] तत्त्व ही जगत्के प्रवर्तक हैं'॥ २०॥

पादा इति पादविदो विषया इति तद्विदः । लोका इति लोकविदो देवा इति च तद्विदः ॥ २१॥ पादवेत्ता कहते हैं—'विश्व आदि पाद ही सम्पूर्ण व्यवहारके हेतु हैं।'
[ वात्स्यायनादि ] विषयज्ञ कहते हैं—'शब्दादि विषय ही सत्य वस्तु हैं।'
लोकवेत्ताओं (पौराणिकों) का कथन है—'लोक ही सत्य हैं।' तथा देवोपासक कहते हैं—'इन्द्रादि देवता ही सृष्टिके सञ्चालक हैं'॥ २१॥

# वेदा इति वेदविदो यज्ञा इति च तद्विदः । भोक्तेतिच भोक्तृविदो भोज्यमितिच तद्विदः ॥ २२॥

वेदज्ञ कहते हैं—'ऋगादि चार वेद ही परमार्थ हैं।' याज्ञिक कहते हैं—'यज्ञ ही संसारके आदिकारण हैं।' भोक्ताको जाननेवाले भोक्ता-की ही प्रधानता वतलाते हैं तथा भोज्यके मर्मज्ञ (सूपकारादि) भोज्य-पदार्थोंकी ही सारवत्ताका प्रतिपादन करते हैं॥ २२॥

# सूक्ष्म इति सूक्ष्मविदः स्थूल इति च तद्विदः । मूर्त इति मूर्तविदोऽमूर्त इति च तद्विदः ॥ २३॥

सूक्ष्मवेत्ता कहते हैं—'आत्मा सूक्ष्म (अणु-परिमाण) है।' स्थूलवादी (चार्वाकादि) कहते हैं—'वह स्थूल है।' मूर्त्तवादी (साकारोपासक) कहते हैं—'परमार्थ वस्तु मूर्तिमान् है।' तथा अमूर्त्तवादियों (शून्यवादियों) का कथन है कि वह मूर्तिहीन है॥ २३॥

# काल इति कालविदो दिश इति च तद्विदः । वादा इति वादविदो भुवनानीति तद्विदः ॥ २४॥

कालज्ञ (ज्योतिषी लोग) कहते हैं—'काल ही परमार्थ है।' दिशाओं के जाननेवाले (खरोदयशास्त्री) कहते हैं—'दिशाएँ ही सत्य वस्तु हैं।' वादवेत्ता कहते हैं—'[धातुवाद, मन्त्रवाद आदि] वाद ही सत्य वस्तु हैं।' तथा भुवनकोषके ज्ञाताओंका कथन है कि भुवन ही परमार्थ हैं॥ २४॥

# मन इति मनोविदो बुद्धिरिति च तद्विदः।

चित्तमिति चित्तविदो धर्माधर्मौ च तद्विदः॥ २५॥

मनोविद् कहते हैं—'मन ही आत्मा है', बौद्धोंका कथन है—'बुद्धि ही आत्मा है', चित्तज्ञोंका विचार है—'चित्त ही सत्यवस्तु है;' तथा धर्माधर्मवेता (मीमांसक) 'धर्माधर्मको ही परमार्थ मानते हैं' ॥ २५॥

पञ्चितंशक इत्येके षड्विंश इति चापरे। एकत्रिंशक इत्याहुरनन्त इति चापरे॥ २६॥

कोई ( सांख्यवादी ) पद्मीस तत्त्वोंको, कोई (पातञ्जलमतावलम्बो) छन्बीसोंको और कोई (पाञ्चपत) इकतीस तत्त्वोंको सत्य मानते हैं \* तथा अन्य मतावलम्बी परमार्थको अनन्त भेदोंबाला मानते हैं ॥ २६॥

लोकाँ छोकविदः प्राहुराश्रमा इति तद्विदः। स्त्रीपुंनपुंसकं लैङ्गाः परापरमथापरे॥ २७॥

होिकिक पुरुष होकानुरञ्जनको और आश्रमवादी आश्रमोंको ही प्रधान बतहाते हैं। हिङ्गवादी स्त्रीहिङ्ग, पुँहिङ्ग और नपुंसकहिङ्गोंको तथा दूसरे होग पर और अपर ब्रह्मको ही परमार्थ मानते हैं॥२७॥

सृष्टिरिति सृष्टिविदो लय इति च तद्विदः। स्थितिरिति स्थितिविदः सर्वे चेह तु सर्वदा॥ २८॥

सृष्टिवेत्ता कहते हैं — 'सृष्टि ही सत्य है', लयवादी कहते हैं — 'लय ही परमार्थ वस्तु है' तथा स्थितिवेत्ता कहते हैं — 'स्थिति ही सत्य है।' इस प्रकार ये [ कहे हुए और बिना कहे हुए ] सभी वाद इस आत्मतत्त्वमें सर्वदा कल्पित हैं ॥ २८॥

<sup>\*</sup> प्रधान,महत्तत्त्व, अहंकार, पञ्चतन्मात्रा, पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, पाँच कर्मेन्द्रियाँ, पाँच विषय और मन—ये सांख्यवादियोंके पच्चीस तत्त्व हैं; योगी इनके सिवा छब्बीसवाँ तत्त्व ईश्वर मानते हैं और पाशुपतोंके मतमें इन पच्चीस तत्त्वोंके अतिरिक्त राग, अविद्या, नियति, काल, कला और माया—ये छः तत्त्व और हैं।

प्राज्ञो वीजात्मा प्राणः तत्कार्यभेदा हीतरे स्थित्यन्ताः। अन्ये च सर्वे लौकिकाः सर्व-प्राणिपरिकल्पिता भेदा रज्ज्वा-मिव सर्पादयः तच्छन्य आत्म-न्यात्मखरूपानिश्चयहेतोरविद्यया कल्पिता इति पिण्डीकृतोऽर्थः। प्राणादिश्लोकानां प्रत्येकं पदार्थ-व्याख्याने फल्गुप्रयोजनत्वा-रिसद्धपदार्थत्वाच यत्नो कतः ॥ २८॥

प्राण वीजखरूप प्राज्ञको महते हैं। उपर्यक्त स्थितिपर्यन्त सव विकल्प उसीके कार्यभेद हैं। सम्पूर्ण प्राणियों-से परिकल्पित अन्य सव छौकिक-धर्म रज्जमें सर्पके समान विकल्पोंसे शुन्य आत्मामें स्वरूपके अनिश्चयके कारण अविद्यासे कल्पना किये गये हैं-यह इन श्लोकोंका समदायार्थ है । प्राणादि श्लोकोंके प्रत्येक पदार्थके व्याख्यान-का अत्यन्त अल्प प्रयोजन होनेके कारण तथा वे सिद्ध पदार्थ हैं-इस-लिये प्रयंत नहीं किया ॥ २८॥

अधिक क्या ?-किं वहुना-यं भावं दर्शयेचस्य तं भावं स तु परयति । तं चावति स भूत्वासौ तद् ग्रहः समुपैति तम् ॥ २६॥

गुरु ने जिसे जो भाव दिखला देता है वह उसीको आत्मखरूपसे देखने लगता है तथा इस प्रकार देखनेवाले उस व्यक्तिकी वह भाव तद्रुप होकर रक्षा करने लगता है। फिर उस (भात्र) में होनेवाला अभिनिवेश उस [के आत्मभाव] को प्राप्त हो जाता है ॥ २९॥

प्राणादीनामन्यतम्यक्तमन्त्रकं वान्यं भावं पदार्थं दर्शयेद्यस्या-चार्योऽन्यो वाप्त इदमेव तत्त्वमिति

जिसका आचार्य अथवा कोई अन्य आप्त पुरुष जिसे प्राणादिमेंसे किसी कहे हुए अथवा किसी विना कहे हुए अन्य भावको भी 'यही परमार्थतत्त्व है' इस प्रकार दिखा स तं भावमात्मभूतं पश्यत्यय- देता है वह उसी भावको आत्मभूत महिमिति वा ममेति वा । तं च द्रष्टारं स भावोऽवित यो दिशेतो भावोऽसौ भूत्वा रक्षति । स्वेना-त्मना सर्वतो निरुणिद्धि । तिस्मन्ग्रहस्तद्ग्रहस्तदिभिनिवेशः । इदमेव तत्त्वमिति स तं ग्रहीतार-मुपैति । तस्यात्मभावं निगच्छ-तीत्यर्थः ॥ २९॥

हुआ देखता है [ और समझता है कि—] 'मैं यही हूँ' अथवा 'यही मेरा खरूप है'। तथा उस द्रष्टाकी भी, जो भाव उसे दिखळाया गया है, तद्रुप होकर रक्षा करता है; अर्थात् उसे सव प्रकार अपने खरूप-से निरुद्ध कर देता है। उसी भावमें जो प्रह—आप्रह अर्थात् 'यही तत्त्व है' इस प्रकारका अभिनिवेश है वह उस भावके प्रहण करनेवाळेको प्राप्त होता है, अर्थात् उसके आत्म-खरूपको प्राप्त हो जाता है ॥२९॥

आत्मा सर्वाधिष्ठान हे ऐसा जाननेवाला ही परमार्थदर्शी हे

एतैरेषोऽप्रथमावैः प्रथमेवेति लक्षितः। एवं यो वेद तत्त्वेन कल्पयेत्सोऽविशङ्कितः॥३०॥

[इस प्रकार संबक्ता अधिष्ठान होनेके कारण] इन प्राणादि अपृथम भावोंसे [पृथक् न होनेपर भी अज्ञानियोंद्वारा] यह आत्मा भिन्न ही माना गया है। इस बातको जो वास्तविकरूपसे जानता है वह निःशंक होकर [वेदार्थकी] कल्पना कर सकता है।। ३०॥

एतैः प्राणादिभिरात्मनो- 
ऽष्ट्रथग्भूतैरपृथग्भावैरेष आत्मा
रञ्जरिव सर्पादिविकल्पनारूपैः
पृथगेवेति लक्षितोऽभिलक्षितो
निश्चितो मुटैरित्यर्थः । विवेकिनां

रज्जुमें किल्पत सर्पादि भागोंसे रज्जुके समान यह आत्मा अपनेसे अपृथग्भ्त प्राणादि अपृथग्भागोंसे पृथक् ही है—ऐसा म्खोंको लक्षित— अभिलक्षित अर्थात् निश्चित हो रहा है। विवेकियोंकी दृष्टिमें तो ''यह तु रज्ज्वामिव कल्पिताः सर्पादयो नात्मव्यतिरेकेण प्राणादयः सन्तीत्यभिप्रायः ''इदं सर्व यदयमात्मा'' ( चृ० उ० २ । ४ । ६, ४ । ५ । ७ ) इति श्रुतेः ।

एवमात्मव्यतिरेकेणासत्त्वं
रज्जुसप्वदात्मिन कल्पितानामात्मानं च केवलं निर्विकल्पं
यो वेद तत्त्वेन श्रुतितो युक्तितश्च
सोऽविश्चङ्कितो वेदार्थं विभागतः
कल्पयेत्कल्पयतीत्यर्थः—इदमेवंपरं वाक्यमदोऽन्यपरमिति । न
ह्यनध्यात्मविद्वेदाञ्ज्ञातुं शक्रोति
तत्त्वतः।"नह्यनध्यात्मवित्कश्चितिक्रयाफलम्रपाञ्जते" (मनु॰
६।८२) इति हि मानवं
वचनम्॥३०॥

जो कुछ है सब आत्मा ही है" इस श्रुतिके अनुसार रज्जुमें कल्पित सपीदिके समान ये प्राणादि आत्मा-से भिन्न हैं ही नहीं—ऐसा इसका तात्पर्य है ।

इस प्रकार रञ्जुमें कल्पित सर्पके समान जो आत्मामें कल्पित पदार्थीं-का आत्माके सिवा असत्यत्व समझता है तथा आत्माको श्रुति और युक्तिसे परमार्थतः निर्विकल्प जानता है वह नि:शंक होकर वेदार्थकी 'यह वाक्य इस अर्थका प्रतिपादन करनेवाला है और यह अन्यार्थपरक है' इस प्रकार विभागपूर्वक कल्पना सकता है-यह इसका तात्पर्य है। जो अध्यात्मतत्त्वको नहीं जानता वह पुरुष तत्त्वतः वेदोंको भी नहीं जान सकता। "अध्यात्मतत्त्वको न जाननेवाला पुरुष किसी भी कर्मफल-को प्राप्त नहीं करता" ऐसा मनुजी-का भी वचन है ॥ ३०॥

\*\*\*\*\*\*\*

द्वैतका असत्यत्व वेदान्तवेद्य है

यदेतद्द्वैतस्यासन्त्रमुक्तं युक्ति-तस्तदेतद्वेदान्तप्रमाणावगत-मित्याह-- यह जो युक्तिपूर्वक द्वैतकी असत्यता वतलायी है वह वेदान्त-प्रमाणसे जानी गयी है—इस आशयसे कहते हैं—

# स्वप्नमाये यथा दृष्टे गन्धर्वनगरं यथा। तथा विश्वमिदं दृष्टं वेदान्तेषु विचक्षणैः॥३१॥

जिस प्रकार खप्त और माया देखे गये हैं तथा जैसा गन्धर्व-नगर जाना गया है उसी प्रकार विचक्षण पुरुषोंने वेदान्तोंमें इस जगत्को देखा है ॥ ३१ ॥

स्वमश्च माया च स्वममाये असद्वस्त्वात्मिके असत्यो सद्वस्त्वात्मिके इब लक्ष्येते अविवेकिभिः। यथा चप्रसारितपण्यापणगृहप्रासादस्त्रीपुंजनपदव्यवहाराकीर्णमिव गन्धर्वनगरं 
हश्यमानमेव सदकसादभावतां 
गतं दृष्टम्, यथा च स्वममाये 
दृष्टे असद्वृपे, तथा विश्वमिदं द्वैतं 
समस्तमसद्दृष्टम्।

कत्याह-वेदान्तेषु । "नेह नानास्ति किंचन" (क०ड० २।१। ११ च० उ० ४।४।१९) "इन्द्रो मायाभिः" (च० उ० २।५।१९) "आत्मैवेदमग्र आसीत्" (च० उ० १।४।१७) "ब्रह्म वा इदमग्र आसीत्" (च० उ० १।४।१०) "द्वितीयाद्वे भयं भवति" (च० उ० १।४।

अविवेकी पुरुषोंद्वारा खप्त और माया, जो असद्वस्तुरूप अर्थात् असत्य हैं, सद्वस्तुरूप देखे जाते हैं। जिस प्रकार विस्तृत दृकान, वाजार, गृह, प्रासाद और नगरनिवासी स्त्री-पुरुषोंके व्यवहारसे भरपूर-सा गन्धर्व-नगर देखते-ही-देखते अकस्मात् अभावको प्राप्त होता देखा गया है, और जिस प्रकार ये खप्त और माया असदूप देखे गये हैं, उसी प्रकार यह विश्व अर्थात् समस्त द्वैत असत् देखा गया है।

कहाँ देखा गया है ? इसपर कहते हैं-वेदान्तोंमें । "यहाँ नाना कुछ नहीं है" "इन्द्रने मायासे" "पहले यह आत्मा ही था" "पहले यह ब्रह्म ही था" "दूसरे-से निश्चय भय होता है" "उससे २) "न तु तद्द्वितीयमस्ति" (चृ० उ० ४। ३। २३) "यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्" (चृ० उ० ४। ५। १५) इत्यादिषु विचक्षणैर्निपुणतरवस्तुदर्शिभिः पण्डितौरित्यर्थः।

''तमःश्वभ्रनिभं दृष्टं वर्षबुद्-बुदसंनिभम् । नाशप्रायं सुखा-द्वीनं नाशोत्तरमभावगम्" इति च्यासस्मृतेः ॥ ३१ ॥ दूसरा कोई नहीं है" "जहाँ इसके लिये सब आत्मा ही हो गया है" इत्यादि वेदान्तोंमें विचक्षण अर्थात् निपुणतर वस्तुदर्शी पण्डितोंद्वारा देखा गया है—यह इसका ताल्पर्य है ।

"यह जगत् अँघेरे गढ़ेके समान और वर्षाकी वूँदके सदश नाशप्राय, सुखसे रहित, और नाशके अनन्तर अभावको प्राप्त हो जानेवाला देखा गया है"—इस व्यासस्मृतिसे भी यही वात प्रमाणित होती है ॥३१॥

परमार्थ क्या है ?

प्रकरणार्थोपसंहारार्थोऽयं श्लोकः । यदा वितथं द्वैतमात्मैवैकः परमार्थतः संस्तदेदं निष्पन्नं भवति सर्वोऽयं लौकिको वैदिकश्च व्यवहारोऽविद्याविषय एवेति । तदा—

यह (आगेका) श्लोक इस प्रकरणके विषयका उपसंहार करनेके लिये है। जब कि द्वेत असत् है और एकमात्र आत्मा ही परमार्थतः सत् है तो यह निश्चित होता है कि यह सारा छौकिक और वैदिक व्यवहार अविद्याका ही विषय है। उस अवस्थामें—

न निरोधो न चोत्पत्तिर्न बद्धो न च साधकः। न मुमुक्षुर्न वै मुक्त इत्येषा परमार्थता॥ ३२॥ न प्रत्य है, न उत्पत्ति है, न बद्ध है, न सायक है, न मुमुशु है और न मुक्त ही है—यही परमार्थता है ॥ ३२ ॥

न निरोधः निरोधनं निरोधः
प्रलयः, उत्पत्तिर्जननम्, वद्धः
संसारी जीवः, साधकः साधनवान्मोक्षस्य, ग्रुमुक्षुमींचनार्थी,
ग्रुक्तो विग्रुक्तवन्धः । उत्पत्तिप्रलययोरभावाद्वद्वादयो न
सन्तीरयेपा परमार्थता ।

कथमुत्पत्तिप्रलययोरभावः, इत्युच्यते, द्वैतस्यासन्वात्। "यत्र हि द्वैतमिवभवति" (वृ० उ० २। ४।१४) "य इह नानेव पश्यित" (क०उ० २।१।१०,११) "आत्मै-वेदं सर्वम्" (छा० उ० ७।२५।२) "ब्रह्मेवेदं सर्वम्" (नृसिहोत्तर० ७) "एकमेवाद्वितीयम्" (छा० उ० ६।२।१) "इदं सर्वे यद्यमात्मा" (वृ० उ० २। ४।६,४।५।७) इत्यादि-नानाश्रुतिभ्यो द्वैतस्यासन्त्वं सिद्धम्।

सतो ह्युत्पत्तिः प्रलयो वा स्यान्नासतः शशविपाणादेः। नाप्यद्वैतम्रत्पद्यते लीयते वा।

न निरोध है । निरोधनका नाम निरोध यानी प्रलय है । उत्पत्ति जननको, बद्ध—संसारी जीवको, साधक मोक्षके साधनवालेको, मुमुश्च मुक्त होनेकी इच्छाबालेको और मुक्त बन्धनसे छूटे हुएको कहते हैं । उत्पत्ति और प्रलयका अभाव होनेके कारण ये बद्ध आदि भी नहीं हैं— यही परमार्थता है ।

उत्पत्ति और प्रलयका अभाव किस प्रकार है ? इसपर कहा जाता है—द्वेतकी असत्यता होनेके कारण [इनकी भी सत्ता नहीं है ]। "जहाँ द्वेत-जैसा होता है" "जो यहाँ नानावत् देखता है" "यह सब आत्मा ही है" "यह सब ब्रह्म ही है" "एक ही अद्वितीय" "यह जो कुछ है सब आत्मा है" इत्यादि अनेकों श्रुतियोंसे द्वेतकी असत्यता सिद्ध होती है।

उत्पत्ति अथवा प्रलय सत्की ही हो सकती है, शशश्कादि अस-द्रस्तुकी नहीं हो सकती । इसी प्रकार अद्वैत वस्तु भी उत्पन्न या अद्वयं चोत्पत्तिप्रलयवचेति विप्र-तिपिद्धम् ।

यस्तु पुनद्वेतसं च्यवहारः स
रज्जुसर्पवदात्मिन प्राणादि लक्षणः
किल्पत इत्युक्तम् । न हि मनोविकल्पनाया रज्जुसर्पादिलक्षणाया रज्ज्वां प्रलय
उत्पत्तिर्वा । न च मनिस
रज्जुसर्पस्योत्पत्तिः प्रलयो वा न
चोभयतो वा । तथा मानसत्वाविशेपाद्दैतस्य । न हि नियते
मनिस सुपुप्ते वा दैतं गृह्यते ।

अतो मनोविकल्पनामात्रं द्वैतमिति सिद्धम् । तसात्स्यक्तं द्वैतस्यासत्त्वान्निरोधाद्यभावः परमार्थतेति ।

यद्येवं द्वैताभावे शास्त्रच्यापारो श्रत्यवादाशङ्का नाद्वैते विरोधात् । तिज्ञवर्त्तनञ्ज तथा च सत्यद्वैतस्य

वस्तुत्वे प्रमाणाभावाच्छ्न्यवाद्-

छीन नहीं होती। जो अद्धय हो वह उत्पत्ति-प्रलयवान् भी हो—यह तो सर्वथा विरुद्ध है।

इसके सिवा जो प्राणादिरूप द्वैतन्यवहार है वह रज्जुमें सर्पके समान आत्मामें ही कल्पित है—यह वात पहले कही जा जुकी है। रज्जु-सर्पादिरूप मनोविकल्पकी भी रज्जुमें उत्पत्ति या प्रलय नहीं होती। रज्जुसर्पकी उत्पत्ति या प्रलय न तो मनमें ही होती है और न [मन और रज्जु] दोनोंहीमें। इसी प्रकार द्वैतका मनोमयत्व भी समान ही है, क्योंकि मनके समाहित अथवा सुष्ठम हो जानेपर द्वैतका प्रहण नहीं होता।

अतः यह सिद्ध हुआ कि द्वैत मनकी कल्पनामात्र है। इसल्यिये यह ठीक ही कहा है कि द्वैतकी असत्यता होनेके कारण निरोधादि-का अभाव ही परमार्थता है।

पूर्व ० — यदि ऐसा है तो शास्त्रका व्यापार है.तका अभाव प्रतिपादन करनेमें ही है, अद्वैत-बोधमें नहीं; क्योंकि इससे विरोध आता है। \* ऐसी अवस्थामें अद्वैतके वस्तुत्वमें कोई प्रमाण न होनेके कारण शून्यवादका

<sup>\*</sup> क्योंकि दैतका अभाव प्रतिपादन करनेसे ही यह नहीं समझा जा सकता कि शास्त्रको अद्वैतकी सत्ता अभीष्ट है।

प्रसङ्गः, द्वैतस्य चाभावात्।

नः रज्जुसर्पादिविकरपनाया निरास्पदत्वानुपपत्तिरिति प्रत्यु-क्तमेतत्कथम्रजीवयसोत्याह— रज्जुरपि सर्पविकरपस्यास्पदभूता विकल्पितैवेति दृष्टान्तानुप-पत्तिः।

न, विकल्पनाक्षयेऽविकल्पितस्याविकल्पितत्वादेव सन्वोपपत्तेः । रज्जुसर्पवदसन्वमिति
चेत् ? नः एकान्तेनाविकल्पितत्वादविकल्पितरज्ज्वंशवत्प्राक्
सर्पाभावविज्ञानात् । विकल्पयितुश्च प्राग्विकल्पनोत्पत्तेः
सिद्धत्वाभ्युपगमादसन्त्वाजुपपत्तिः ।

प्रसंग उपस्थित हो जाता है; क्योंकि द्वैतका तो अभाव ही है।

सिद्धान्ती—ऐसी वात नहीं है; क्यों-कि रज्जु-सपीदि विकल्पका निराधार होना सम्भव नहीं है—इस प्रकार पहले निराकरण कर दिये जानेपर भी इसी शंकाको फिर क्यों उठाता है ? इसपर [शून्यवादी] कहता है— 'सर्पश्रमकी अधिष्ठानभूता रज्जु भी कल्पिता ही है । इसल्ये यह दृष्टान्त ठीक नहीं है ।'

सिद्धान्ती—नहीं, कल्पनाका क्षय हो जानेपर अत्रिकाल्पित आत्मा-की सत्ता उसके अविकाल्पित क्षत कारण ही सम्भव हो सकती है। यदि कहो कि रञ्जु-सर्पके समान उसकी असत्ता है, तो ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि वह अविकाल्पत रञ्जु-अंशके समान सर्पाभावके विज्ञानके पहलेसे ही सर्वथा अविकाल्पत रूपसे विद्यमान है। इसके सिवा, जो विकल्पना करनेवाला होता है उसे विकल्पकी उत्पत्तिसे पहले ही विद्यमान खीकार करनेके कारण उसकी असत्ता नहीं मानी जा सकती।

कथं पुनः खरूपे व्यापाराभावे शास्त्रस्य द्वैतविज्ञाननिवर्तकत्वम् ? नैष दोषः । रज्ज्वां सर्पादि-वदात्मनि द्वैतस्याविद्याध्यस्त-त्वात्। कथम् ? सुख्यहं दुःखी मृढो जातो मृतो जीणों देहवान पश्यामि व्यक्तोऽव्यक्तः कर्ता फली संयुक्तो वियुक्तः क्षीणो वृद्धोऽहं ममैत इत्येवमादयः सर्व आत्मन्यध्यारोप्यन्ते । आत्मै-तेष्वनुगतः सर्वत्राच्यभिचारात् । यथा सर्पधारादिभेदेषु रज्जुः। यदा चैवं विशेष्यस्वरूपप्रत्ययस्य सिद्धत्वात्र कर्तव्यत्वं शास्त्रेण। अकृतकर्त च शास्त्रं कृतानु-

कारित्वेऽप्रमागम् । यतोऽविद्या-

पूर्व • —िकन्तु आत्मखरूपमें प्रमाणकी गति न होनेपर भी शास्त्र द्वैतिविज्ञानका निवर्त्तक कैसे है ?

सिद्धान्ती—[यहाँ] यह दोष नहीं है, क्योंकि रज्जुमें सर्पादिके समान आत्मामें अविद्याके कारण हैतका अध्यास है। किस प्रकार?—'मैं सुखी हूँ, दुःखी हूँ, मृद हूँ, उत्पन्न हुआ हूँ, मरा हूँ, जराप्रस्त हूँ, देहधारी हूँ, देखता हूँ, ज्यक्त हूँ, अव्यक्त हूँ, कर्ता हूँ, पलवान हूँ, संयुक्त हूँ, वियुक्त हूँ, क्षीण हूँ, वृद्ध हूँ, ये मेरे हैं'— इत्यादि प्रकारके सम्पूर्ण विकल्प आत्मामें आरोपित किये जाते हैं, तथा आत्मा इनमें अनुस्यृत है, क्योंकि उसका कहीं भी व्यभिचार नहीं है, जैसे कि सर्प और धारा आदि भेदोंमें रज्जु।

जब कि ऐसी बात है तो विशेष्य-रूप ब्रह्मके खरूपकी प्रतीति सिद्ध होनेके कारण उसके सम्बन्धमें शास्त्रको कुछ कर्त्तव्य नहीं है। शास्त्र तो असिद्ध वस्तुको सिद्ध करनेवाला है; सिद्ध वस्तुका अनुवाद करनेसे वह प्रमाण नहीं माना जाता। ध्यारोपितसुखित्वादिविशेषप्रति-वन्धादेवात्मनः खरूपेणानवस्थानं स्रह्मावस्थानं च श्रेय इति सुखित्वादिनिवर्तकं शास्त्रम् आत्मन्यसुखित्वादिप्रत्ययकरणेन नेति नेत्यस्थूलादिवाक्यैः। आत्म-स्ररूपवदसुखित्वाद्यपि सुखित्वा-दिभेदेषु नानुवृत्तोऽस्ति धर्मः। यद्यनुवृत्तः स्थान्नाध्यारोपित-सुखित्वादिलक्षणो विशेषः । यथोष्णत्वगुणियशेषवत्यमौ शीतता । तसानिविशेष एवा-त्मनि सुखित्वादयो विशेषाः करिपताः।यन्वसुखित्वादिशास्त्र-मात्मनस्तत्सुखित्वादिविशेषनि-वृत्त्यर्थमेवेति सिद्धम्। "सिद्धं तु निवर्तकरवात्" इत्यागमविदां स्त्रम् ॥ ३२ ॥

क्योंकि अविद्यासे आरोपित सुखित्व आदि विशेष प्रतिबन्धकोंके कारण ही आत्माकी खरूपसे स्थिति नहीं है, और खरूपसे स्थिति ही श्रेय है; इस-लिये 'नेति-नेति' और 'अस्थृतम्' आदि वाक्योंसे आत्मामें असुखि-त्वादिकी प्रतीति करानेके शास्त्र [ उसमें आरोपित ] सुखित्व आदिकी निवृत्ति करनेवाला है। असुखित्व आत्मखरूपके समान आदि भी सुखित्व आदि भेदोंमें अनुवृत्त धर्म नहीं है। यदि वह भी अनुवृत्तं होता तो उसमें सुखित्व आदिरूप विशेष धर्मका आरोप नहीं किया जा सकता था, जिस प्रकार कि उष्णत्वधर्मविशिष्ट अग्निमें शीतत्वका आरोप नहीं किया जा सकता । अतः सुखित्वादि विशेष निर्विशेष आत्मामें ही कल्पना किये गये हैं। इससे सिद्ध हुआ कि आत्माके असुखिख विषयमें जो शास्त्र है वह सुखित्व आदि विशेषकी निवृत्तिके ही छिये है। शास्त्र-वेत्ताओंवा सूत्र भी है--''[सुखित्व आदि धर्मोंका | निवर्त्तक होनेसे [ अस्यूलम् आदि ] शास्त्रकी प्रामा-णिकता सिद्ध होती है" ॥३२॥

अद्वैतभाव ही मङ्गलमय है

पूर्व श्लोकार्थस्य हेतुमाह पूर्व श्लोकके अर्थका हेतु वत-

भावैरसद्भिरेवायमद्वयेन च कल्पितः । भावा अप्यद्वयेनैव तस्मादद्वयता शिवा ॥ ३३॥

यह (आत्मतत्त्व) प्राणादि असङ्गात्रोंसे और अद्वैतरूपसे किल्पत है। वे असङ्गात्र भी अद्वैतसे ही कल्पना किये गये हैं। इसिल्ये अद्वैत-भाव ही मङ्गलमय है॥ ३३॥

यथा रज्ज्वामसद्भिः सर्प-धारादिभिरद्वयेन च रज्जुद्रव्येण सतायं सर्व इयं धारा दण्डोऽय-मिति वा रज्जुद्रव्यमेव कल्प्यत एवं प्राणादिभिरनन्तैरसद्धिरेवा-विद्यमानैः, न परमार्थतः--न ह्मप्रचलिते मनसि कश्चिद्धाव उपलक्षयितुं शक्यते केनचित्; न चात्मनः प्रचलनमस्तिः प्रचलितस्यैवोपलभ्यमाना भावा न परमार्थतः सन्तः कल्पयितुं शक्याः अतोऽसद्भिरेव प्राणादिः भावैरद्वयेन च परमार्थसता-त्मना रज्जुब्त्सर्वविकल्पास्पद-भृतेनायं खयमेवात्मा कल्पितः; सदैकस्त्रभावोऽपि सन् ।

जिस प्रकार रञ्जुमें अविद्यमान सर्प धारा आदि भावोंसे तथा विद्यमान अद्वितीय रज्जुद्रव्यसे 'यह सर्प है, यह धारा है, यह दण्ड है' इस प्रकार रज्जुद्रव्य ही कल्पना किया जाता है उसी प्राणादि अनन्त असत्—अविद्यमान अर्थात् जो परमार्थतः नहीं हैं, जिन भावोंसे आत्मा विकल्पित हो रहा है।-क्योंकि चित्तके चलायमान न होनेपर किसीके द्वारा कोई भाव उपलक्षित नहीं हो सकता, और आत्मामें प्रचलन है नहीं; तथा केवल चलाय-मान चित्तमें ही उपलब्ध होनेवाले भाव परमार्थतः सत्य हैं-ऐसी कल्पना नहीं की जा सकती । अतः यह आत्मा, खयं एकमात्र सत्खभाव होने-पर भी, असत्खरूप प्राणादि भावोंसे तथा रज्जुके समान सब प्रकारके विकल्पके आश्रयभूत परमार्थ सत् आत्मखरूपसे कित्पत है।

ते च प्राणादिभावा अप्यद्वयेनैव सतात्मना विकल्पिताः।
न हि निरास्पदा काचित्कल्पनोपलभ्यतेः अतः सर्वकल्पनास्पद्वात्स्वेनात्मनाद्वयस्याव्यभिचारात्कल्पनावस्थायामप्यद्वयता शिवा। कल्पना एव
त्वशिवाः। रज्जुसपीदिवत्त्रासादिकारिण्यो हि ताः। अद्वयताभयातः सैव शिवा॥ ३३॥

वे प्राणादि भाव भी अद्वय सत्स्र रूप आत्मासे ही कल्पना किये गये हैं, क्योंकि कोई भी कल्पना निराधार नहीं हो सकती । अतः समस्त कल्पनाकी आश्रयभूता होनेसे और अपने खरूपसे अद्वयका कभी व्यभिचार न होनेसे कल्पना अवस्था-में भी अद्वयता ही मङ्गलमयी है। केवल कल्पना ही अमङ्गलमयी है, क्योंकि वह रज्जु-सर्पादिके समान भय आदि उत्पन्न करनेवाली है । अद्वयता अभयरूपा है, इसल्ये वही मङ्गल-मयी है ॥ ३३॥

तत्त्ववेत्ताकी दृष्टिमें नानात्वका अत्यन्तामाव है

कुतश्राद्वयता शिवा ? नाना-भूतं पृथक्त्वमन्यस्थान्यसाद्यत्र दृष्टं तत्राशिवं भवेत् । और भी अद्वयता क्यों मङ्गलमयी है ?-जहाँ एक वस्तुसे दूसरी वस्तुका नानाभूत पार्थक्य देखा जाता है वहीं अमङ्गल हो सकता है। [किन्तु—]

नात्मभावेन नानेदं न स्वेनापि कथंचन ।
न पृथङ् नापृथिक्वंचिदिति तत्त्वविदो विदुः ॥ ३४ ॥
यह नानात्व न तो आत्मस्रूपसे है और न अपने ही स्वरूपसे
कुछ है । कोई भी वस्तु न तो ब्रह्मसे पृथक् है और न अपृथक् ही—ऐसा
तस्ववेता जानते हैं ॥ ३४ ॥

न ह्यत्राद्वये परमार्थसत्यातमिन प्राणादिसंसारजातिमदं जगदा-त्मभावेन परमार्थस्वरूपेण निरूप्य-माणं नाना वस्त्वन्तरभूतं भवति । यथा रज्जुस्वरूपेण प्रकाशेन निरूप्यमाणो न नानाभूतः कल्पितः सर्पोऽस्ति तद्वत् । नापि स्वेन प्राणाद्यात्मनेदं विद्यते कदाचिदपि रज्जुसप्यत्कल्पि-तत्वादेव ।

तथान्योन्यं न पृथक्प्राणादि
वस्तु यथाश्वान्महिषः पृथिन्वद्यत
एवम्। अतोऽसत्त्वाक्षापृथिन्वद्यते
अन्योन्यं परेण वा किंचिदिति
एवं परमार्थतत्त्वमात्मविदो
ब्राह्मणा विदुः। अतोऽशिवहेतुत्वाभावादद्वयतैव शिवेत्यभिप्रायः॥ ३४॥

इस अद्वितीय परमार्थ सत्य आत्मामें यह प्राणादि संसारजातरूप जगत् आत्मभावसे—परमार्थ सत्यरूपसे निरूपण किये जानेपर नाना अर्थात् पृथक् वस्तुके अन्तर्भूत नहीं रहता। जिस प्रकार प्रकाशद्वारा रज्जुरूपसे निरूपित होनेपर कल्पित सर्प पृथक्-रूपसे नहीं रहता उसी प्रकार [परमार्थरूपसेनिरूपण किया जानेपर जगत् आत्मासे पृथक् वस्तु नहीं ठहरता]; और न यह, रज्जु-सर्पके समान कल्पित होनेके कारण ही, अपने प्राणादिखरूपसे कभी कुछ रहता है।

तथा जिस प्रकार घोड़ेसे भैंस
पृथक् है उस प्रकार प्राणादि वस्तु
आपसमें भी पृथक् नहीं हैं। इसीलिये असद्रूप होनेसे आपसमें अथवा
किसी अन्यसे कोई वस्तु अपृथक् भी
नहीं है—ऐसा आत्मज्ञ ब्राह्मणलेंग
परमार्थतस्वको जानते हैं। अतः
अमङ्गलकी हेतुताका अभाव होनेसे
अद्यता ही मङ्गलमयी है—यह इसका
ताल्पर्य है ॥ ३४॥

इस रहस्यके साक्षी कौन थे ?

तदेतत्सम्यग्दर्शनं स्तूयते-अव इस सम्यग्ज्ञानकी स्तुति की जाती है-

वीतरागभयक्रोधैर्मुनिभिर्वेद्पारगैः

निर्विकल्पो ह्ययं दृष्टः प्रपञ्चोपरामोऽद्वयः ॥ ३५॥

जिनके राग, भय और क्रोध निवृत्त हो गये हैं उन वेदके पारगामी मुनियोंद्वारा ही यह निर्विकल्प प्रपञ्चोपशम अद्वय तत्त्व देखा गया है ॥३५॥

विगतरागभयद्वेपक्रोधादिसर्व-दोपैः सर्वदा मुनिभिर्मननशीलै-विविकिभिर्वेदपारगैरवगतवेदार्थ-तत्त्वैज्ञानिभिनिविकल्पः सर्ववि-कलपगूनयोऽयमात्मा दृष्ट उपलब्धो वेदान्तार्थतत्परैः प्रपश्चोपशमः-प्रपञ्चो द्वैतभेद्विस्तारस्तस्योप-शसोऽभावो यसिन्स आत्मा **प्रपञ्चोपशमो**ऽत एवाइयो विगतदोपैरेव पण्डितैर्वेद्रतन्तार्थ-तत्परैः संन्यासिभिः परमात्मा द्रष्टुं शक्यः, नान्यै रागादिकछ-पितचेतोभिः खपक्षपातिदर्शनै-स्तार्किकादिभिरित्यभिप्रायः।३५। इसका अभिप्राय है ॥ ३५॥

जिनके राग भय और क्रोधादि समस्त दोप निवृत्त हो गये हैं उन मनियों अर्थात् सर्वदा मननशील विवेकियों और वेदके पारगामियों यानी वेदार्थके मर्मज्ञ वेदान्तार्थ-तत्त्वज्ञानियोद्वारा परायण प्रकारके विकल्पोंसे निर्विकल्प और प्रपञ्चोपशम-द्वैतरूप भेदके विस्तारका नाम प्रपन्न है उसकी जिसमें निवृत्ति हो जाती है वह आत्मा प्रपञ्चोपशम है-इसीलिये जो अद्रय है ऐसा यह आत्मा पण्डित यानी वेदान्तार्थमें तत्पर, दोपहीन संन्यासियोंद्वारा ही देखा जा सकता है। जिनके चित्त रागादि दोपसे दृषित हैं और जिनके दर्शन अपने पक्षका आग्रह करनेवाले हैं उन अन्य तार्किकादिको इस आत्माका साक्षात्कार नहीं हो सकता-यह

### तत्त्वदर्शनका आदेश

यसात्सर्वानर्थप्रशमरूपत्वाद-द्वयं शिवमभयम्—

क्योंकि सम्पूर्ण अनर्थोंका निवृत्ति-स्थान होनेसे अद्भयत्व ही मङ्गल-मय और अभयरूप है—

तस्मादेवं विदित्वैनमद्वैते योजयेत्स्मृतिम् । अद्वैतं समनुप्राप्य जडवल्लोकमाचरेत् ॥ ३६॥ इसल्यि इस (आत्मतत्त्व ) को ऐसा जानकर अद्वैतमें मनोनिवेश करे और अद्वैततत्त्वको प्राप्त कर लोकमें जडवत् व्यवहार करे ॥ ३६॥

अत एवं विदित्वैनमद्वैते स्पृतिं योजयेत् । अद्वैतावगमायैव स्पृतिं कुर्यादित्यर्थः। तचाद्वैतमवगम्या-हमस्मि परं ब्रह्मेति विदित्वा-श्वनायाद्यतीतं साक्षादपरोक्षादज-मात्मानं सर्वलोकव्यवहारातीतं जडवल्लोकमाचरेत् । अप्रख्याप-यन्नात्मानमहमेवंविध इत्यमि-प्रायः ॥ ३६॥

इसिलये इसे ऐसा जानकर अहैत-में मनोनिवेश करे; अर्थात् अहैतबोध-के लिये ही चिन्तन करे। और उस अहैतको जानकर अर्थात् 'में ही परत्रह्म हूँ' ऐसा ज्ञान प्राप्तकर, यानी सम्पूर्ण लोकन्यवहारसे शृन्य, भोजनेच्छा आदिसे अतीत; साक्षात् अपरोक्ष अजन्मा आत्माको अनुभव-कर लोकमें जडवत् आचरण करे। तात्पर्य यह है कि 'मैं ऐसा हूँ' इस प्रकार अपनेको प्रकट न करता हुआ व्यवहार करे॥ ३६॥

<del>र्भ्स्शिल्ड</del>ेस ुर तत्त्वदर्शीका आचरण

कया चर्यया लोकमाचरे-दित्याह—

लोकमाचरे- लोकमें कैसे व्यवहारसे आचरण करे ? इसपर कहते हैं—

निस्तुतिर्निर्नमस्कारो निःस्वधाकार एव च । चलाचलनिकेतश्च यतिर्यादृच्छिको भवेत् ॥ ३७॥ यतिको स्तुति नमस्कार और खधाकार (पैत्रकर्म) से रहित हो चल (शरीर) और अचल (आत्मा) में ही विश्राम करनेवाला होकर यादच्छिक (अनायासल्ब्य वस्तुद्वारा सन्तुष्ट रहनेवाला) हो जाना चाहिये ॥ ३७॥

स्तुतिनमस्कारादिसर्वकर्म-वर्जितस्त्यक्तसर्ववाह्यैपणः प्रति-पन्नपरमहंसपारित्राज्य इत्यभि-याय:- "एतं वै तमात्मानं विदित्वा" (बृ० उ० ३ । ५ । १) "तद्बुद्धयस्त-इत्यादिश्रुतेः; दात्मानस्तिष्ठास्तत्परायणाः" (गीता ५।१७) इत्यादि-स्मृतेश्र—चलं शरीरं प्रतिक्षण-मन्यथाभावात्, अचलमात्म-तत्त्वम् , यदाकदाचिद्धोजना-दि व्यवहारिनिमित्तमाकाशवद्चलं स्वरूपमात्मतत्त्वमात्मनो निकेत-माश्रयमात्मिश्वति विस्मृत्याह-मिति मन्यते यदा तद। चलो देहो निकेतो यस्य सोऽयमेवं चलाचल-निकेतो विद्वान पुनर्वाह्यविषया-श्रयः; स च याद्यच्छिको भवेत्।

स्तुति नमस्कारादि सम्पूर्ण कर्मोंसे रहित तथा बाह्य एषणाओंका त्यागी हो, अर्थात् ''निश्यय इस उस आत्माको जानकर" इत्यादि श्रुति और ''जिनकी बुद्धि, आत्मा और निष्ठा उसीमें लगी हुई हैं तथा जो उसीके शरणापन हैं" इस स्मृतिके अनुसार परमहंस पारिव्राज्य भावको प्राप्त हो-प्रतिक्षण अन्यथा भावको प्राप्त होनेवाला होनेसे 'चल' शरीर-को कहते हैं तथा 'अचल' आत्म-तत्त्वका नाम है-इस प्रकार जब-तव भोजनादि व्यवहारके निमित्तसे आकाशके समान अविचल अपने खरूपभूत आत्मतत्त्रको जो अपना निकेत यानी आश्रय है उसे अर्थात् आत्मस्थितिको भूलकर जब 'मैं हूँ' इस प्रकार अभिमान करता है, उस समय 'चल' यानी शरीर ही जिसका निकेत है-इस प्रकार विद्वान् चलाचलनिकेत होकर अर्थात् फिर बाह्य विषयोंका आश्रय न करके यादिच्छक हो जाय; तात्पर्य यह कि यद्दच्छाप्राप्तकौषीनाच्छाद्नग्रास-मात्रदेहस्थितिरित्यर्थः ॥ ३७॥

अनायास ही प्राप्त हुए कौपीन, आच्छादन और ग्रासमात्रसे जिसकी देहस्थिति है-ऐसा हो जाय ॥३०॥

### अविचल तत्त्वानिष्ठाका विधान

## तत्त्वमाध्यात्मिकं दृष्ट्वा तत्त्वं दृष्ट्वा तु बाह्यतः । तत्त्वीभूतस्तदारामस्तत्त्वादप्रच्युतो भवेत् ॥ ३८॥

[फिर वह विवेकी पुरुष ] आध्यात्मिक तत्त्वको देखकर और वाह्य तत्त्वका भी अनुभव कर, तत्त्वीभूत और तत्त्वमें ही रमण करनेवाला होकर तत्त्वसे च्युत न हो ॥ ३८॥

वाह्यं पृथिव्यादितत्त्वम् आध्यातिमकं च देहादिलक्षणं रज्जुसर्पादिवत्स्वममायादिवच असत्
"वाचारम्भणं विकारो नामधेयम्"
(छा० उ० ६ । १ । ४ ) इत्यादिश्रुतेः । आत्मा च सवाह्याभ्यन्तरो ह्यजोऽपूर्वोऽनन्तरोऽवाह्यः कृत्स्न आकाशवत्सर्वगतः
ह्यस्मोऽचलो निर्गुणो निष्कलो
निष्क्रियः "तत्सत्यं स आत्मा
तत्त्वमसि"(छा० उ० ६ । ८-१६)
इति श्रुतेः । इत्येवं तत्त्वं दृष्ट्याः
तत्त्वीभृतस्तदारामो न वाह्यरमणो

पृथिवी आदि वाह्य तत्त्व और देहादिक्हप आध्यात्मिक "वाचारम्भणं विकारो नामधेयम्" इत्यादि श्रुतिके अनुसार रज्जु-सर्पादिके समान एवं खप्त या मायाके समान मिध्या हैं; तथा ''वह सत्य है, वह आत्मा है और वही तू है" इस श्रुतिके अनुसार आत्मा वाहर-भीतर विद्यमान, अजन्मा, कारण-रहित, कार्यरहित, अन्तर्वाह्यस्ट्य, परिपूर्ण, आकाशके समान सर्वगत, स्दम, अचल, निर्गुण, निष्मल और निष्क्रिय है। इस प्रकार तत्त्वका साक्षात्कार कर तत्त्रीभूत और उसीमें रमण करनेवाला होकर अर्थात् वाह्य-रत न होकर; जिस प्रकार मनको

यथातत्त्वदर्शी कश्चिचित्तमात्म-प्रतिपन्नश्चित्तचलनमनु चलितमात्मानं मन्यमानस्तत्त्वा-देहादिभूतमात्मानं चलितं कदाचिन्मन्यते प्रच्युतोऽहमात्म-तत्त्वादिदानीमितिः समाहिते तु मनसि कदाचित्तत्त्वभूतं प्रसन्नात्मानं मन्यत इदानीमसि तत्त्वीभूत इतिः न तथात्मवि-द्भवेत्। आत्मन एकरूपत्वा-त्स्वरूपप्रच्यवनासम्भवाच सदैव ब्रह्मासीत्यप्रच्युतो भवेत्त-<del>च्वात्सदाप्रच्युतात्मतच्वदर्शनो</del> भवेदित्यभिप्रायः ''शुनि चैव श्वपाके च पण्डिताः समदर्शिनः" (गीता १२ । १८ ) "समं सर्वेषु भृतेषु" (गीता १३। २७) इत्यादिसमृतेः ॥३८॥

ही आत्मा माननेवाला कोई अतत्त्व-दर्शी पुरुष किसी समय चित्तके चञ्चल होनेपर आत्माको भी चलाय-अपनेको तत्त्वसे मानकर विचलित और देहादिरूप समझकर मानता है कि इस समय मैं तत्त्वसे च्युत हो गया हूँ तथा किसी समय चित्रके समाहित होनेपर अपनेको तस्वीभूत और प्रसन समझकर मानता है कि इस समय मैं तत्त्वस्थ हूँ उसी प्रकार आत्मवेत्ताको न हो जाना चाहिये; क्योंकि आत्मा सर्वदा एक.रूप है और उसका खरूपसे च्युत होना भी सम्भव नहीं है। अतः वह सदा ही ''मैं ब्रह्म हूँ'' ऐसा निश्चयकर तत्त्रसे च्युत न हो; तात्पर्य यह कि सदा ही अन्युत आत्मदर्शी हो, जैसा कि ''कुत्ते और चाण्डालमें भी विद्वानों-की समान इष्टि होती है"तथा"सम्पूर्ण भूतोंमें समान भावसे स्थित" आदि स्मृतियोंसे प्रमाणित होता है ॥३८॥

#### 

इति श्रीगोविन्द्भगवत्पृज्यपाद्शिष्यस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य श्रीशङ्करभगवतः कृतो गोडपादीयागमशास्त्रभाष्ये वैतथ्याख्यं द्वितीयं प्रकरणम् ॥ २ ॥



## अहैतप्रकरण

-s:##\*\*

ओङ्कारनिर्णय उक्तः प्रपञ्चो-शिवोऽद्वैत आत्मेति प्रतिज्ञामात्रेण । ज्ञाते द्वैतं न विद्यत इति च । तत्र द्वैताभावस्तु वैतथ्यप्रकरणेन स्वमभायागन्ध-र्वनगरादि दृष्टान्तैर्दृश्यत्वाद्यन्त-वन्वादिहेतुभिस्तर्केण च प्रति-पादितः। अद्वैतं किमागममात्रेण प्रतिपत्तव्यमाहोस्त्रित्तर्केणापीत्यत आह-शक्यते तर्केणापि ज्ञातुम् ; तत्कथमित्यद्वैतप्रकरणमारभ्यते। उपास्योपासनादिभेदजातं वितथं केवलश्रात्माद्वयः परमार्थ इति श्यितमतीते प्रकरणे; यतः-

[आगमप्रकरणमें ] ओङ्कारका निर्णय करते समय यह बात केवल प्रतिज्ञामात्रसे कही है कि आत्मा प्रपञ्चका निवृत्तिस्थान शिव, और अद्दैतस्वरूप है तथा ज्ञान हो जाने-पर द्वैत नहीं रहता। फिर वैतध्य-प्रकरणमें खप्न, माया और गन्धर्व-नगरादिके दष्टान्तोंसे दश्यत्व एवं आदि-अन्तवस्य आदि हेतुओंद्वारा तर्कसे भी द्वैतके अभावका प्रतिपादन किया गया । किन्तु वह अद्वैत क्या शास्त्रमात्रसे ही ज्ञातन्य है अथवा तर्क में जाना जा सकता है? इसपर कहते हैं—तर्कसे भी जाना जा सकता है। सो किस प्रकार ? इसी वातको वतलानेके लिये अद्वैत प्रकरणका आरम्भ किया जाता है। उपास्य और उपासना आदि सम्पूर्ण भेद मिध्या है, केवल आत्मा ही अद्वय परमार्थसक्रप है-यह बात पिछले प्रकरणमें निश्चित हुई है; क्योंकि

मेददर्शी क्रपण है

उपासनाश्रितो धर्मो जाते ब्रह्मणि वर्तते। प्रागुत्पत्तरजं सर्वं तेनासौ कृपणः स्मृतः॥१॥ उपासनाका आश्रय टेनेवाटा जीव कार्य ब्रह्ममें ही रहता है [अर्थात् उसे ही अपना उपास्य मानता है, और समझता है कि] उत्पत्तिसे पूर्व ही सब अज [अर्थात् अजन्मा ब्रह्मस्वरूप] था। इसिट्ये वह कृपण (दीन) माना गया है।। १।।

उपासनाश्रित उपासनामारमनो मोक्षसाधनत्वेन गत उपासको-Sहं ममोपास्यं ब्रह्म । तदुपासनं कृत्वा जाते ब्रह्मणीदानीं वर्तमानोऽजं ब्रह्म शरीरपाताद्ध्वं प्रतिपत्स्ये प्रागुत्पत्तेश्वाजमिदं सर्वमहं च । यदात्मकोऽहं प्रागुत्पत्तेरिदानीं जातो जाते ब्रह्मणि च वर्तमान उपासनया पुनस्तदेव प्रतिपत्स्य इत्येव-म्रपासनाश्रितो धर्मः साधको येनैवं क्षद्रब्रह्मवित्तेनासौ कारणेन कृपणो दीनोऽल्पकः स्मृतो नित्याजब्रह्मदर्शिभिरित्यभिप्रायः। "यद्वाचानभ्युदितं येन वाग-भ्युद्यते। तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्युपासते" (के॰ उ॰ १।४) इत्यादिश्चतेस्तलवकाराणाम्।।१।।

'उपासनाश्रितः'-उपासनाको अपने मोक्षके साधनरूपसे मानने-वाला पुरुष अर्थात् 'मैं उपासक हूँ, और ब्रह्म मेरा उपास्य है। उसकी उपासना करके इस समय कार्यब्रह्ममें रहता हुआ शरीरपातके अनन्तर में अजन्मा ब्रह्मको प्राप्त हो जाऊँगा तथा उत्पत्तिके पूर्व भी यह सव और मैं अजरूप ही थे। उत्पत्तिसे पूर्व मैं जैसाथा अव उत्पन होकर जातब्रह्ममें वर्तमान हुआ अन्तमें उपासनाद्वारा मैं फिर उसी रूपको प्राप्त हो जाऊँगा'-इस प्रकार उपासनाका आश्रय टेनेवाटा साधक जीव क्योंकि क्षुद्रब्रह्मवेत्ता है, इस कारणसे ही यह सर्वदा अजन्मा ब्रह्मका दर्शन करनेवाले महात्माओं-द्वारा कृपण-दीन अर्थात् क्षुद्र माना गया है-यह इसका अभिप्राय है: जैसा कि "जो वाणीसे प्रकट नहीं होता बल्कि जिससे वाणी प्रकट होती है, वही ब्रह्म है-ऐसा जान; जिसकी तू उपासना करता है वह ब्रह्म नहीं है" इत्यादि तलवकार-श्रुतिसे प्रमाणित होता है ॥ १ ॥

### अकार्पण्यनिरूपणकी प्रतिज्ञा

सवाद्याभ्यन्तरमजमात्मानं
प्रतिपत्तुमशक्तुवन्नविद्यया दीनमात्मानं मन्यमानो जातोऽहं
जाते ब्रह्मणि वर्ते तदुपासनाश्रितः
सन्ब्रह्म प्रतिपत्स्य इत्येवं प्रतिपन्नः
कृपणो भवति यसात्—-

वाहर और भीतर वर्तमान अजन्मा आत्माको प्राप्त करनेमें असमर्थ होनेके कारण अविद्यावश अपनेको दीन माननेवाळा पुरुष, क्योंकि 'मैं उत्पन्न हुआ हूँ, उत्पन्न हुए ब्रह्ममें ही वर्तमान हूँ और उस-की उपासनाका आश्रय छैकर ही ब्रह्मको प्राप्त होऊँगा, इस प्रकार माननेके कारण दीन है—

अतो वक्ष्याम्यकार्पण्यमजाति समतां गतम् । यथा न जायते किंचिज्ञायमानं समन्ततः ॥ २ ॥

इसिलिये अब मैं सर्वत्र समानभावको प्राप्त जन्मरिहत अकृपणभाव ( अजन्मा ब्रह्म ) का वर्णन करता हूँ [ जिससे यह समझमें आ जायगा कि ] किस प्रकार सब ओर उत्पन्न होनेपर भी कुछ उत्पन्न नहीं हुआ ॥२॥

अतो वक्ष्याम्यकार्पण्यमकुपण-भावमजं ब्रह्म । तद्धि कार्पण्या-स्पदम् ''यत्रान्योऽन्यत्पव्यत्य-न्यच्छृणोत्यन्यद्विजानाति तद्वस्पं मर्त्यमसत्" ( छा० उ० ७ । २४ । १ ) ''वाचारम्भणं विकारो नामधेयम्" (छा० उ० ६ । १ । ४) इत्यादिश्वतिभ्यः । तद्विपरीतं सवाद्याभ्यन्तरमजमकार्पण्यं भूमा-

इसिलये में अकार्पण्य अकृपण-भाव अर्थात् अजन्मा ब्रह्मका वर्णन करता हूँ। "जहाँ अन्य अन्यको देखता है, अन्यको सुनता है और अन्यको ही जानता है वह अल्प है वह मरणशील और असत् है" "विकार वाणीसे आरम्भ होनेवाला नाममात्र है" इत्यादि श्रुतियोंके अनुसार उपर्युक्त जातब्रह्म तो कृपणताका ही आश्रय है। उससे विपरीत वाहर-भीतर वर्तमान अजन्मा भूमासंज्ञक रूयं ब्रह्म । यत्प्राप्याविधाकृत-सर्वकार्पण्यनिष्टत्तिस्तदकार्पण्यं वक्ष्यामीत्यर्थः।

तदजाति, अविद्यमाना जाति-समतां गतं सर्वसाम्यं गतम्। कसात् ? अवयववैपम्या-भावात्। यद्धि सावयवं वस्तु तदवयववैषम्यं गच्छञ्जायत इत्यु-च्यते । इदं त निरवयवत्वा-त्समतां गतिमिति न कैश्विदवयवैः स्फुटत्यतोऽजात्यकार्पण्यम् समन्ततः समन्ताद्यथा न जायते किंचिद ल्पमपि स्फ्रटति रज्जुसर्पवद्विद्याकृतदृष्ट्या जाय-मानं येन प्रकारेण न जायते सर्वतोऽजमेव ब्रह्म भवति तथा तं प्रकारं शृष्वित्यर्थः ॥ २॥

ब्रह्म अकार्पण्यरूप है, जिसे प्राप्त होनेपर अविद्याकृत सम्पूर्ण कृपणता-की निवृत्ति हो जाती है; उस कृपण भावसे रहित ब्रह्मका मैं वर्णन करूँगा— यह इसका तात्पर्य है।

वह अजाति अर्थात् जिसकी जाति न हो और समताको प्राप्त अर्थात् सबकी समानताको प्राप्त है। ऐसा क्यों है ? क्योंकि उसमें अवयवोंकी विषमताका अभाव है। जो वस्तु सावयव होती है वह अवयवोंकी विषमताको प्राप्त होनेके कारण 'उत्पन्न होती है' ऐसे कही जाती है। किन्तु यह ब्रह्म तो निरवयत्र होनेके कारण समताको प्राप्त है, इसलिये किन्हीं भी अवयवीं-के रूपमें प्रस्फुटित नहीं होता। अतः यह सब ओरसे अजाति अर्थात् अकार्पण्यरूप है। जिस प्रकार कि कुछ भी उत्पन्न नहीं होता अर्थात् रञ्ज्-सर्पके समान आविद्यकदृष्टिसे उत्पन्न होता हुआ भी जिस प्रकार उत्पन्न नहीं होता-सन्न ओर अजन्मा ब्रह्म हो रहता है उस प्रकारको श्रवण करो-यह इसका अभिप्राय है॥२॥

### जीवकी उत्पत्तिके विषयमें दृष्टान्त

अजाति ब्रह्माकार्पण्यं वक्ष्या-मीति प्रतिज्ञातम् । तत्सिद्धचर्थं हेतुं दृष्टान्तं च वक्ष्यामीत्याह

मैं अजन्मा ब्रह्मका जो कृपण-भावसे रहित है, वर्णन करता हूँ— ऐसी प्रतिज्ञा की है। उसकी सिद्धिके लिये हेतु और दृष्टान्त भी बतलाता हूँ—इस अभिप्रायसे कहते हैं—

# आत्मा ह्याकाशवर्जावैर्घटाकाशैरिवोदितः । घटादिवच्च संघातैर्जातावेतन्निदर्शनम् ॥ ३ ॥

आत्मा आकाशके समान है; वह घटाकाशोंके समान जीवरूपसे उत्पन्न हुआ है। तथा [मृत्तिकासे] घटादिके समान देहसंघातरूपसे भी उत्पन्न हुआ कहा जाता है। आत्माकी उत्पत्तिके विपयमें यही दृष्टान्त है॥ ३॥

आत्मा परो हि यसादाकाश-वत्स्रक्ष्मो निरवयवः सर्वगत आकाशवदुक्तो जीवैः क्षेत्रज्ञैर्घटा-काशैरिव घटाकाशतुल्य उदित उक्तः स एवाकाशसमः पर आत्मा ।

अथ वा घटाकाशैर्यथाकाश उदित उत्पन्नस्तथा परो जीवात्म-भिरुत्पन्नः । जीवात्मनां परसा-दात्मन उत्पत्तिर्याश्रूयते वेदान्तेषु क्योंकि परमात्मा ही आकाशवत् अर्थात् आकाशके समान सूक्ष्म निरवयव और सर्वगत कहा गया है और वही घटाकाशसदश क्षेत्रज्ञ जीवोंके रूपमें उत्पन्न हुआ कहा गया है, इसिटिये वह परमात्मा ही आकाशके समान है।

अथवा यों समझो कि जिस प्रकार घटाकाशोंके रूपमें आकाश उत्पन्न हुआ है उसी प्रकार परमात्मा जीवात्माओंके रूपसे उत्पन्न हुआ है। तात्पर्य यह है कि वेदान्तोंमें जो परमात्मासे जीवात्माओंकी उत्पत्ति सा महाकाशाद्घटाकाशोत्पत्ति-समा न परमार्थत इत्यभिप्रायः। तसादेवाकाशाद्घटादयः संघाता यथोत्पद्यन्त एवमाकाश-स्थानीयात्परमात्मनः पृथिव्या-दिभृतसंघाता आध्यात्मिकाश्र कार्यकरणलक्षणा रज्जुसर्पवद्धि-कल्पिता जायन्ते । अत उच्यते घटादिवच संघातैरुदित इति । यदा मन्दबुद्धिप्रतिपिपादियपया श्रुत्यात्मनो जातिरुच्यते जीवा-दीनां तदा जाताबुविपगम्यमानाया-मेतिनदर्शनं दृष्टान्तो यथोदिता-काशवदित्यादिः ॥ ३॥

सुनी जाती है वह महाकाशसे घटाकाशोंकी उत्पत्तिके समान है, परमार्थतः नहीं ।

उसी आकाशसे जिस प्रकार घट आदि संघात उलन होते हैं, उसी प्रकार आकाशस्थानीय परमात्मासे रञ्जुमें सर्पके समान विकल्पित हुए पृथिवी आदि भूतसंघात और शरीर तथा इन्द्रियरूप आध्यात्मिकभाव उत्पन्न होते हैं। इसीसे कहा जाता है-घटादिके समान देहादिसंघात-रूपसे भी उदित हुआ है। जिस समय मन्दबुद्धि पुरुषोंके प्रति प्रति-पादन करनेकी इच्छासे श्रतिने आत्मासे जीवादिकी उत्पत्तिका वर्णन किया है उस समय उनकी उत्पत्ति माननेमें यह उपर्युक्त आकाशादिके समान ही निदर्शन-दष्टान्त है ॥३॥

जीवके विलीन होनेमें दृशानत

घटादिषु प्रलीनेषु घटाकाशादयो यथा। आकारो संप्रलीयन्ते तद्वजीवा इहात्मनि॥ ४॥

घटादिके लीन होनेपर जिस प्रकार घटाकाशादि महाकाशमें लीन हो जाते हैं उसी प्रकार जीव इस आत्मामें विलीन हो जाते हैं ॥ ४॥

यथा घटाद्यत्पत्त्या घटाकाशा-

जिस प्रकार घटादिकी उत्पत्तिसे घटाकाशादिकी उत्पत्ति होती है और

द्युत्पत्तिः; यथा वा घटादिप्रलये | जिस प्रकार घटादिके नाशसे घटा-

घटाकाशादिप्रलयस्तद्वदेहादि-संघातोत्पत्त्या जीवोत्पत्तिस्त-त्प्रलये च जीवानामिहात्मिनि प्रलयो न स्वत इत्यर्थः ॥ ४॥ काशादिका नाश होता है उसी प्रकार देहादि \* संघातकी उत्पत्तिसे जीवकी उत्पत्ति होती है और उनका उय होनेपर जीवोंका इस आत्मामें उय हो जाता है। तात्पर्य यह है कि खतः उनका उय नहीं होता॥४॥

### ~ 20 Miles

### आत्माकी असङ्गतामें दृष्टान्त

सर्वदेहेष्वात्मैकत्व एकसि-ज्ञननमरगसुखादिमत्यात्मिनि सर्वात्मनां तत्सम्बन्धः क्रियाफल-साङ्कर्यं च स्यादिति यआहुर्द्वेति-नस्तान्प्रतीदसुच्यते— सम्पूर्ण देहोंमें एक ही आत्मा होनेपर तो एक आत्माके जन्म-मरण और सुख-दुःखादिमान् होनेपर सभीको उसका सम्बन्ध होगा तथा कर्म और फलकी संकरता हो जायगी [अर्थात् कर्म किसीका होगा और उसका फल कोई और ही भोगेगा ] इस प्रकार जो देतवादी कहते हैं उनके प्रति कहा जाता है—

यथैकस्मिन्घटाकाशे रजोधूमादिभिर्युते । न सर्वे संप्रयुज्यन्ते तद्वजीवाः सुखादिभिः ॥ ५ ॥

जिस प्रकार एक घटाकाशके धूलि और धुएँ आदिसे युक्त होनेपर समस्त घटाकाश उनसे युक्त नहीं होते उसी प्रकार जीव भी सुखादि धर्मोंसे लिस नहीं होते। [अर्थात् एक जीवके सुखादिमान् होनेपर सब जीव सुखादिमान् नहीं हो जाते]॥ ५॥

<sup>\*</sup> यहाँ 'देह' शब्दसे लिङ्ग-देह समझना चाहिये, क्योंकि जीवत्वका नाश लिङ्ग-देहके नाशसे ही हो सकता है, स्थूल देहके नाशसे नहीं।

यथैकस्मिन्घटाकाशे रजीधूमा-दिभिर्धुते संयुक्ते न सर्वे घटा-काशादयस्तद्रजोधूमादिभिः संयुज्यन्ते तद्वजीयाः सुखादिभिः। नन्वेक एवात्मा १ वाढम्ः नन्न न श्रुतं त्वया-काशवत्सर्वसंघातेष्वेक एवात्मेति?

यद्येक एवात्मा तर्हि सर्वेत्र सुखी दुःखी च स्थात् । नचेदंसांख्यचोद्यंसम्भवति।

न हि सांख्य आत्मनः

वात्मेकत्वे
सांख्याक्षेप- सुखदुःखादिमत्त्वमि
विवृक्तिः च्छति बुद्धिसमवाया
भ्युपगमात्सुखदुःखादीनाम् । न चोपलब्धिखरूपस्थातमनो भेदकल्पनायां प्रमाणमस्ति।

भेदाभावे प्रधानस्य पारार्थ्याजुपपत्तिरिति चेत्, नः प्रधानकृतस्यार्थस्यात्मन्यसमवायात् ।
यदि हि प्रधानकृतो बन्धो मोक्षो
वार्थः पुरुषेषु भेदेन समवैति

जिस प्रकार एक घटाकाशके धूळि और धुएँसे युक्त होनेपर समस्त घटाकाशादि उस धूळि और धुएँसे संयुक्त नहीं होते उसी प्रकार जीव भी सुखादिसे लिप्त नहीं होते।

पूर्व - आत्मा तो एक ही है न ?

सिद्धान्ती—हाँ, क्या त्ने यह नहीं सुना कि सम्पूर्ण संघातोंमें आकाशके समान व्याप्त एक ही आत्मा है ?

पूर्व ० —यदि आत्मा एक ही है तो वह सर्वत्र सुखी-दुःखी होगा।

सिद्धान्ती—सांख्यवादीकी यह आपित्त सम्भव नहीं है। सांख्य आत्माका सुख-दुःखादिमत्त्व स्त्रीकार नहीं करता, क्योंिक सुख-दुःखादि तो बुद्धिसमवेत माने गये हैं तथा इसके सिवा अनुभवस्र ए आत्माकी भेद-कल्पनामें कोई प्रमाण भी नहीं है।

यदि कहो कि भेद न होनेपर तो प्रधानकी परार्थता भी सम्भव नहीं है, तो ऐसा कहना ठोक नहीं; क्योंकि प्रधानद्वारा सम्पादित कार्यका आत्माके साथ सम्बन्ध नहीं है। यदि प्रधानकर्तृक बन्ध या मोक्ष पुरुषोंमें पृथक्-पृथक् रूपसे समवेत

ततः प्रधानस्य पारार्थ्यमात्मैकत्वे नोपपद्यत इति युक्ता पुरुपभेद-कल्पना । न च सांख्यैर्वन्धो मोक्षो वार्थः पुरुषसमवेतोऽभ्युप-गम्यते । निर्विशेषाश्च चेतन-मात्रा आत्मानोऽभ्युपगम्यन्ते । अतः पुरुषसत्तामात्रप्रयुक्तमेव प्रधानस्य पारार्थ्यं सिद्धं न तु पुरुषभेदप्रयुक्तमिति । अतः पुरुषभेदप्रयुक्तमिति । अतः पुरुषभेदकल्पनायां न प्रधानस्य पारार्थ्यं हेतुः ।

न चान्यत्पुरुषभेदकल्पनायां
प्रमाणमित सांख्यानाम् ।
परसत्तामात्रमेव चैतिन्निमित्तीकृत्य खयं वध्यते मुच्यते च
प्रधानम् । परश्रोपलिध्यमात्रसत्ताखरूपेण प्रधानप्रवृत्तौ हेतुर्न
केनचिद्विशेषेणेति केवलमृदतयैव
पुरुषभेदकल्पना वेदार्थपरित्यागश्च।

होते तो आत्माका एकत्व माननेमें प्रधानकी परार्थता सम्भव नहीं हो सकतो थी और तब पुरुषोंके भेदकी कल्पना करनी ठीक थी। किन्तु सांख्यवादी तो बन्ध या मोक्षको पुरुषसे सम्बद्ध ही नहीं मानते; वे तो आत्माओंको निर्विशेष और चेतनमात्र ही मानते हैं। अतः प्रधानकी परार्थता तो केवल पुरुषकी सत्तामात्रसे ही सिद्ध है, पुरुषोंके भेदके कारण नहीं। इसिलये पुरुषोंकी भेदकल्पनामें प्रधानकी परार्थता कारण नहीं है।

इसके सित्रा सांख्यवादियोंके पास पुरुषोंका मेद माननेमें और कोई प्रमाण नहीं है । पर- ( आत्मा ) की सत्तामात्रको ही निमित्त बनाकर प्रधान खयं बन्ध और मोक्षको प्राप्त होता है और वह पर क़ेवल उपलब्धिमात्र सत्ता-खरूपसे ही प्रधानकी प्रवृत्तिमें हेतु है, किसी विशेषताके कारण नहीं । अतः केवल मूढ़तासे ही पुरुषोंकी मेदकल्पना और वेदार्थका परित्याग किया जाता है ।

ये त्वाहुवंशेषिकादय इच्छादय
आत्मसमवायिन इतिः
वैशेषिकमततद्प्यसत् । स्मृतिहेतूनां संस्काराणामप्रदेशवत्यात्मन्यसमवायात् ।
आत्ममनःसंयोगाच स्मृत्युत्पत्तेः
स्मृतिनियमानुपपत्तिः । युगपद्वा
सर्वस्मृत्युत्पत्तिप्रसङ्गः ।
न च भिन्नजातीयानां स्पर्शमन आदिभिः
आत्ममनःसंयोगामन आदिभिः संवन्धो

दूपादयो गुणाः कर्म- रूप आदि उसके गुण एवं कर्म, सामान्यविशेषसमवाया वा सामान्य, विशेष और समवाय भिन भिनाः सन्ति परेषाम् । यदि भी नहीं हैं। † यदि दूसरोंके मतमें

नपपत्तिः

युक्तः। न च द्रव्या-

इसके सिवा वैशेषिकादि मताव-लम्बी जो कहते हैं कि इच्छा आदि आत्माके धर्म हैं, सो उनका यह कथन भी ठींक नहीं है, क्योंकि स्पृतिके हेतुभूत संस्कारोंका प्रदेशहीन (निरवयव) आत्मासे समवाय सम्बन्ध नहीं हो सकता। यदि आत्मा और मनके संयोगसे स्पृतिकी उत्पत्ति मानी जाय तो स्पृतिकी कोई नियम ही सम्भव नहीं है अथवा एक साथ ही सम्पूर्ण स्पृतियों-की उत्पत्तिका प्रसङ्ग उपस्थित हो जायगा। \*

इसके सिवा स्पर्शादिसे रहित भिन्नजातीय आत्माओंका मन आदि-के साथ सम्बन्ध मानना ठीक भी नहीं है। तथा दूसरोंके मतमें द्रव्यसे रूप आदि उसके गुण एवं कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय भिन्न भी नहीं हैं। † यदि दूसरोंके मतमें

\* उस समय ऐसा नियम नहीं हो सकेगा कि वस्तुके प्रत्यक्ष अनुभवके समय उसकी स्मृति न हो, क्योंकि स्मृतिका असमवायी कारण आदमा और मनका संयोग तो अनुभवकालमें भी है ही । इसके सिवा असमवायी कारणकी उत्यताके कारण एक साथ समस्त स्मृतियोंकी उत्पत्तिका प्रसङ्ग भी उपस्थित हो जायगा । यदि कहो कि स्मृतिके संस्कारोंका उद्घोध न होनेके कारण एक साथ स्मृति नहीं हो सकती तो ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि संस्कार और उनका उद्घोध ये दोनों आत्मामें ही रहते हैं—इस विषयमें उनका एक मत नहीं है । इसलिये इनकी गणना स्मृतिकी सामग्रीके अन्तर्गत नहीं हो सकती।

† वैशेषिक मतमें साधारणतया द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय ये छः प्रकारके भाव पदार्थ हैं । उनमें द्रव्य उसे कहते हैं जिसके साथ

ह्यत्यन्तभिन्ना एव द्रव्यात्स्यु-रिच्छादयश्चात्मनस्तथा च सति द्रव्येण तेषां सम्बन्धानुपपत्तिः। अयुत्तिसद्धानां समवायलक्षणः संबन्धो न विरुध्यत इति चेत्र इच्छादिभयोऽनित्येभय आत्मनो नित्यस्य पूर्वसिद्धत्वा-न्नायुतसिद्धत्वोपपत्तिः। आत्मना-युतसिद्धत्वे चेच्छादीनामात्म-गतमहत्त्ववन्नित्यत्वप्रसङ्गः। स चानिष्टः । आत्मनोऽनिर्मोक्ष-प्रसङ्गात् ।

समवायस्य च द्रव्यादन्यत्वे

वे इच्छा आदि द्रव्यसे तथा आत्मासे अत्यन्त भिन्न ही हों तो ऐसा होनेपर तो द्रव्यके साथ उनका सम्बन्ध ही सिद्ध नहीं हो सकता।

यदि कहो कि अयतसिद्धै पदार्थी-का समवाय-सम्बन्ध माननेमें विरोध नहीं है, तो ऐसा कहना ठीक नहीं:\* क्योंकि इच्छा आदि अनित्य धर्मीसे नित्य आत्मा पूर्वसिद्ध होनेके कारण उनका परस्पर अयतसिद्धत्व सम्भव नहीं है। यदि इच्छा आदि आत्माके साथ अयतसिद्ध हों तो आत्मगत महत्त्वके समान उनकी भी नित्यता-का प्रसङ्ग उपिथत हो जायगा। और यह बात इष्ट नहीं है, क्योंकि इससे आत्माके अनिर्मोक्षका प्रसङ्ग आ जाता है।

यदि समवाय द्रव्यसे भिन्न है सति द्रव्येण सम्बन्धान्तरं वाच्यं तो द्रव्यके साथ उसका कोई अन्य

गुण एवं किया आदि समवाय-सम्बन्धसे रहें। गुण-रूप, रस एवं गन्ध आदिको कहते हैं । कर्म-गमनादि क्रिया । सामान्य-जाति, मनुष्यत्व, पशुत्वादि । विशेष—परमाणुओंका परस्पर भेद करनेवाला धर्म, जिसके कारण विभिन्न प्रकारके परमाणुओंसे विभिन्न प्रकारका कार्य उत्पन्न होता है। समवाय—एक प्रकारका सम्बन्ध जैसा कि गुण एवं क्रिया आदिका द्रव्यके साथ है।

१. जो पदार्थ परस्पर मिलकर सिद्ध हुए हीं।

 अयुतसिद्धत्वमें चार पक्ष हैं—१ अभिन्नकालमें होना, २ अभिन्न देशमें होना, ३ अभिन्न स्वभाववाले होना, ४ संयोग और वियोगकी अयोग्यतावाले होना । उनमेंसे प्रथम पक्षका खण्डन करते हैं-

यथा द्रव्यगुणयोः । समवायो
नित्यसम्बन्ध एवेति न वाच्यमिति
चेत्तथा च समवायसम्बन्धवतां
नित्यसम्बन्धप्रसङ्गात्पृथकत्वानुपपत्तिः । अत्यन्तपृथकत्वे च
द्रव्यादीनां स्पर्शवदस्पर्शद्रव्ययोरिव षष्ठचर्थानुपपत्तिः ।

इच्छाद्युपजनापायवद्गुणवक्त्वे चात्मनोऽनित्यत्ववात्मनोऽनित्यत्ववात्मनो
व्यावहारिक- प्रसङ्गः । देहकलादिवन्धमोक्षा- वत्सावयवत्वं विक्रिचुपपादनम् यावक्त्वं च देहादिवदेवेति दोषावपरिहार्यो ।
यथा त्वाकाशस्याविद्याध्यारोपितरजोधूममलवक्त्वादिदोपवक्त्वं
तथात्मनोऽविद्याध्यारोपितवुद्धचाद्युपाधिकृतसुर्वदुःखादिदोपवक्त्वं
वन्धमोक्षादयो व्यावहारिका न
विरुध्यन्ते । सर्ववादिभिरविद्या-

सम्बन्ध वतलाना चाहिये, जैसा कि द्रव्य और गुणका है। और यदि कोई कहे कि समवाय तो नित्य सम्बन्ध ही है, इसल्ये उसके साथ कोई सम्बन्ध वतलानेकी आवश्यकता नहीं है तो ऐसी अवस्थामें समवाय-सम्बन्धवालोंका नित्यसम्बन्ध होनेके कारण उनकी पृथक्ता सम्भव नहीं है। और यदि द्रव्यादिको परस्पर अत्यन्त भिन्न माना जाय तो जिस प्रकार स्पर्शवान् और स्पर्शहीन द्रव्योंमें परस्पर सम्बन्ध होना सम्भव नहीं है उसी प्रकार उसका सम्बन्ध ही नहीं हो सकता।

यदि आत्माको इच्छादि उत्पत्ति-विनाशशील गुणींवाला माना जाय रसकी अनित्यताका प्रसंग उपस्थित हो जायगा । तथा उसके देह और फलादिके समान सावयवत्व एवं देहादिके समान ही विक्रियावत्त्व -ये दो दोव भी अपरिहार्य ही होंगे । जिस प्रकार कि आकाशका अविद्याध्यारीपित घटादि उपाधियोंके कारण ही धूलि, धूम और मलसे युक्त होना है उसी प्रकार आत्माका भी, अविद्यासे आरोपित बुद्धि आदि उपाधिके कारण सुख-दुःखादि दोषसे यक्त होनेपर, व्यावहारिक बन्ध, मोक्ष आदि होनेमें कीई विरोध नहीं है; क्योंकि सभी वादियोंने

कृतव्यवहाराभ्युपगमात्परमार्था-नभ्युपगमाच । तसादात्मभेव-परिकल्पना वृथैव तार्किकैः क्रियत इति ॥ ५॥ व्यवहारको अविद्याकृत माना है, परमार्थरूप नहीं माना । अतः तार्किकलोग जीवोंके भेदकी कल्पना वृंथा ही करते हैं ॥ ५॥



व्यावहारिक जीवभेद

कथं पुनरात्मभेदनिमित्त इव व्यवहार एकसिन्नात्मन्यविद्या-कृत उपपद्यत इति, उच्यते— किन्तु एक ही आत्मामें, आत्माओं-के भेदके कारण होनेवालेके समान, अविद्याकृत व्यवहार किस प्रकार सम्भव है ? इसपर कहते हैं—

### रूपकार्यसमाख्याश्च भिद्यन्ते तत्र तत्र वै । आकाशस्य न भेदोऽस्ति तद्वज्जीवेषु निर्णयः ॥ ६ ॥

[घटादि उपाधियोंके कारण प्रतीत होनेवाले] भिन्न-भिन्न आकाशों-के रूप, कार्य और नामोंमें तो भेद है, परन्तु आकाशमें तो कोई भेद नहीं है। उसी प्रकार जीवोंके विषयमें भी निश्चय समझना चाहिये॥ ६॥

यथेहाकाश एकसिन्घटकरकापवरकाद्याकाशानामरुपत्वमहत्त्वादिरूपाणि भिद्यन्ते तथा
कार्यम्रदकाहरणधारणशयनादिसमाख्याश्र घटाकाशकरकाकाश
इत्याद्यास्तत्कृताश्र भिन्ना दृश्यन्ते।
तत्र तत्र वै व्यवहारविषय
इत्यर्थः। सर्वोऽयमाकाशे रूपादिभेदकृतो व्यवहारो न परमार्थ

जिस प्रकार इस एक ही आकाशों घट, कमण्डल और मठादि आकाशों के अल्पत्व-महत्त्वादि रूपों में भेद है, तथा जहाँ-तहाँ व्यवहार में उनके किये हुए जल लाना, जल धारण करना और शयन करना आदि कार्य एवं घटाकाश करकाकाश आदि नाम भिन्न-भिन्न देखे जाते हैं। किन्तु आकाशमें रूपादिके कारण होनेवाल यह सब व्यवहार पार-

00

एव । परमार्थतस्त्वाकाशस्य न
भेदोऽस्ति । न चाकाशभेदनिमित्तो व्यवहारोऽस्त्यन्तरेण
परोपाधिकृतं द्वारम् । यथैतत्तद्वदेहोपाधिभेदकृतेषु जीवेषु
घटाकाशस्यानीयेष्वात्मसु निरूपणात्कृतो बुद्धिमद्भिर्निणयो
निश्चय इत्यर्थः ॥ ६॥

मार्थिक ही नहीं है। परमार्थतः तो आकाशका कोई भेद नहीं है। अन्य उपाधिकृत निमित्तके सिवा वस्तुतः आकाशके भेदके कारण होनेवाला कोई व्यवहार है ही नहीं। जैसा कि यह [आकाशका भेद] है उसी प्रकार देहादि उपाधिके भेदसे किये हुए घटाकाशस्थानीय जीवोंमें भेदका निरूपण किया जानेके कारण बुद्धिमानोंने [उस भेदका अपारमार्थिकत्व] निश्चय किया है—यह इसका ताल्पर्य है ॥ ६॥

जीव आत्माका विकार या अवयव नहीं है

ननु तत्र परमार्थकृत एव घटाकाशादिषु रूपकार्यादिभेद-च्यवहार इति ? नैतदस्ति, यसात्

किन्तु वटाकाशादिमें जो रूप और कार्य आदिका भेद-व्यवहार है वह तो वास्तविक ही है ? [ऐसी शंका होनेपर कहते हैं—] यह बात नहीं है, क्योंकि—

नाकाशस्य घटाकाशो विकारावयवौ यथा । नैवात्मनः सदा जीवो विकारावयवौ तथा ॥ ७ ॥

जिस प्रकार घटाकाश आकाशका विकार या अवयव नहीं है उसी प्रकार जीव भी आत्माका विकार या अवयव कभी नहीं है ॥ ७॥

परमार्थाकाशस्य घटाकाशो | परमार्थाकाशका घटाकाश न तो न विकारः; यथा सुवर्णस्य विकार है, जैसे कि सुवर्णके रुचकादि रुचकादिर्यथा वापां फेनबुद्-बुदिहमादिः; नाप्यवयवो यथा बृक्षस्य शासादिः । न तथा आकाशस्य घटाकाशो विकारा-वयवौ यथा तथा नैवात्मनः परस्य परमार्थसतो महाकाशस्था-नीयस्य घटाकाशस्थानीयो जीवः सदा सर्वदा यथोक्तदृष्टान्तवन्न विकारो नाप्यवयवः । अत आत्मभेदकृतो व्यवहारो मृपे-वेत्यर्थः ॥ ७॥ आभूषण तथा जलके फेन, बुद्बुद और हिम आदि हैं, और न जैसे शाखादि वृक्षके अवयव हैं उस प्रकार उसका अवयव ही है। इसी तरह, जैसे कि महाकाशका घटाकाश विकार या अवयव नहीं है उसी प्रकार, अर्थात् उपर्युक्त दृष्टान्तानुसार हीं, महाकाशस्थानीय परमार्थ सत् परमात्माका घटाकाशस्थानीय जीव, किसी अवस्थामें विकार या अवयव नहीं है। अतः तात्पर्य यह है कि आत्मभेदजनित व्यवहार मिध्या हीं है॥ ७॥



आत्माकी मलिनता अज्ञानियोंकी दृष्टिमें है

यसाद्यथा घटाकाशादिभेद-वुद्धिनिवन्धनो रूपकार्यादिभेद-व्यवहारस्तथा देहोपाधिजीवभेद-कृतो जन्ममरणादिव्यवहारः। तसात्तत्कृतमेव क्षेशकर्मफलमल-वन्त्वमात्मनो न परमार्थत इत्येतमर्थं दृष्टान्तेन प्रतिपिपा-दियपन्नाह—

क्योंकि जिस प्रकार घटाकाशादि भेदबुद्धिके कारण उसका रूप एवं कार्य आदि भेदव्यवहार है उसी प्रकार देहोपाधिक जीवभेदके कारण ही जन्म-मरण आदि व्यवहार है; इसिंछिये उसका किया हुआ ही आत्माका हेश, कर्मफल और मलसे युक्त होना है, प्रमार्थतः नहीं— इसी बातको दृष्टान्तसे प्रतिपादन करनेकी इच्छासे कहते हैं—

यथा भवति बालानां गगनं मलिनं मलैः। तथा भवत्यबुद्धानामात्मापि मलिनो मलैः॥८॥ जिस प्रकार मूर्ख छोगोंको [धूछि आदि ] मलके कारण आकाश मिलन जान पड़ता है उसी प्रकार अविवेकी पुरुषोंकी दृष्टिमें आत्मा भी [राग-द्वेषादि ] मलसे मिलन हो जाता है ॥ ८॥

यथा भवति लोके वालानाम-विवेकिनां गगनमाकाशं घन-रजोधूमादिमलैर्मलिनं गगनं मलवद्याथातम्यविवेकिनाम्, तथा भवत्यात्मा परोऽपि विज्ञाता प्रत्यक्क्लेशकर्मफलमलै-मेलिनोऽबुद्धानां प्रत्यगात्मविवेक-रहितानां नात्मविवेकवताम्। नह्यपरदेशस्तृड्वत्प्राण्यध्यारो-**पितोदकफेनतरङ्गादिमां**स्तथा नात्माबुधारोपितक्केशादिमलै-र्मिलिनो भवतीत्यर्थः ॥ ८॥

लोकमें जिस प्रकार वाल अर्थात् अविवेकी पुरुषोंकी दृष्टिमें आकाश मेघ, घूलि और धुआँ आदि मलोंके कारण मलिन-मलयुक्त हो जाता है, किन्तु आकाशके यथार्थ खरूपको जाननेवालोंकी दृष्टिमें ऐसा नहीं होता; उसी प्रकार अबुद्ध-प्रत्य-गात्माके विवेकसे रहित पुरुषोंकी दृष्टिमें, जो प्रत्यक् और सबका साक्षी है वह परात्मा भी क्षेश, कर्म और फल्रूप मलोंसे मलिन हो जाता है; किन्तु आत्मज्ञानियोंकी दृष्टिमें ऐसा नहीं होता ।

तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार ऊसरदेश तृपित प्राणीके आरोपित किये हुए जलके फेन और तरङ्गादि-से युक्त नहीं होता उसी प्रकार आत्मा भी अज्ञानियोंद्वारा आरोपित क्षेशादि मलोंसे मलिन नहीं होता॥ ८॥

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

पुनरप्युक्तमेवार्थं प्रपञ्चयति-

फिर भी पूर्वोक्त अर्थका ही विस्तार कहते हैं—

## मरणे सम्भवे चैव गत्यागमनयोरपि । स्थितौ सर्वशरीरेषु आकाशेनाविलक्षणः ॥ ६ ॥

यह आत्मा सम्पूर्ण शरीरोंमें मृत्यु, जन्म, लोकान्तरमें गमनागमन और स्थित रहनेमें भी आकाशसे अविलक्षण है। [अर्थात् इन सब व्यवहारोंमें रहते हुएभी यह आकाशके समान निर्विकार और विभु है]॥९॥

घटाकाशजन्मनाशगमना-गमनस्थितिवत्सर्वशरीरेष्वात्मनो जन्ममरणादिराकाशेनाविलक्षणः प्रत्येतच्य इत्यर्थः ॥ ९ ॥ घटाकाशके जन्म, नाश, गमन, आगमन और स्थितिके समान सम्पूर्ण शरीरोंमें आत्माके जन्म-मरणादिको आकाशसे अविलक्षण (भेदरहित) ही अनुभव करना चाहिये—यह इसका अभिप्राय है ॥ ९॥



## संघाताः स्वप्नवत्सर्वे आत्ममायाविसर्जिताः । आधिक्ये सर्वसाम्ये वा नोपपत्तिर्हि बिद्यते ॥ १०॥

देहादि समस्त संघात खप्तके समान आत्माकी मायासे ही रचे हुए हैं। उनके अपेक्षाकृत उत्कर्ष अथवा सबकी समानतामें भी कोई हेतु नहीं है।। १०॥

घटादिस्थानीयास्तु देहादि-संघाताः स्वप्नदृश्यदेहादिवन्मा-याविकृतदेहादिवचात्ममायावि-सर्जिताः; आत्मनो मायाविद्या तयाभ्रत्युपस्थापिता न परमार्थतः सन्तीत्यर्थः । यद्याधिक्यमधिक-भावित्वर्यग्देहाद्यपेक्षया देवादि-

घटादिस्थानीय देहादिसंघात खप्तमें दीखनेवाले देहादिके समान तथा मायावीके रचे हुए देहादिके सदश आत्माकी मायासे ही रचे हुए हैं। तात्पर्य यह है कि आत्माकी माया जो अविद्या है उसके प्रस्तुत किये हुए हैं, परमार्थतः नहीं हैं। यदि तिर्यगादि देहोंकी अपेक्षा देवता कार्यकरणसंघातानां यदि वा सर्वेषां समतेव नैपाम्रपपत्तिः सद्भावप्रतिपादको हेतुर्विद्यते नास्ति, हि यसात्त-सादविद्याकृता एव न परमार्थतः सन्तीत्यर्थः ॥ १० ॥

आदिके शरीर और इन्द्रियोंकी अधिकता-उत्कृष्टता है अथवा यदि तित्त्वदृष्टिसे ] सबकी समानता ही है, तो भी, क्योंकि उनके सद्भावका प्रतिपादक कोई हेतु नहीं है, इसिछिये वे अविद्याकृत ही हैं, परमार्थतः नहीं हैं-ऐसा इसका तालर्य है ॥ १० ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

उत्पत्त्यादिवर्जितस्याद्वयस्या-श्रुतिप्रमाणकत्व-त्मतत्त्वस्य प्रदर्शनार्थवाक्यान्युपन्यस्यन्ते— का उल्लेख किया जाता है—

उलित आदिसे रहित अद्वितीय आत्मतंत्वका श्रुतिप्रमाणकत्व प्रदर्शित करनेके लिये [ उपनिषद्के ] वाक्यों-

रसादयो हि ये कोशा व्याख्यातास्तैत्तिरीयके । तेषामात्मा परो जीवः खं यथा संप्रकाशितः ॥ ११ ॥

तैत्तिरीय श्रुंतिमें जिन रसादि [ अन्नमयादि ] कोशोंकी व्याख्या की गयी है, आकाशवत् परमात्मा ही उनके आत्मा जीवरूपसे प्रकाशित किया गया है ॥ ११ ॥

रसादयोऽन्तरसमयः प्राणमय इत्येवमादयः कोशा इव कोशा अस्यादेरिवोत्तरोत्तरस्यापेक्षया बहिर्भावात्पूर्वपूर्वस्यं व्याख्याता विस्पष्टमाख्यातास्तैत्तिरीयके तैत्तिरीयकशाखोपनिषद्वस्रयां तेषां कोशानामात्मा येनात्मना पश्चापि ।

तैत्तरीयकमें अर्थात् तैत्तरीक-शाखोपनिषद्बल्छीमें जिन रसादि-अन्तरसमय एवं प्राणमय इत्यादि कोशोंकी व्याख्या-स्पष्ट विवेचना की गयी हैं और जो उत्तरोत्तरकी अपेक्षा पूर्व-पूर्व बहिःस्थित होनेके कारण खड्गके कोशके समान कोश कहे गये हैं उन कोशोंका आत्मा. कोशा आत्मवन्तोऽन्तरतमेन, स हि सर्वेषां जीवननिमित्तत्वा-जीवः।

कोऽसावित्याह पर एवात्मा
यः पूर्व ''सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म"
(तै० उ० २ । १) इति प्रकृतः।
यसादात्मनः स्वममायादिवदाकाशादिक्रमेण रसादयः कोशलक्षणाः संघाता आत्ममायाविसर्जिता इत्युक्तम् । स आत्मास्माभिर्यथा स्वं तथेति संप्रकाशित
''आत्मा ह्याकाशवत्" (अद्वैत०
३) इत्यादिश्लोकैः। न तार्किकपरिकल्पितात्मवत्पुरुपवृद्धिप्रमाणगम्य इत्यभिप्रायः ॥११॥

जिस अन्तरतम आत्माके कारण पाँचों कोश आत्मयान् हैं, वहीं सबके जीवनका निमित्त होनेके कारण 'जीव' कहलाता है।

वह कौन है ? इसपर कहते हैं-वह परमात्मा ही है, जिसका पहले "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म " इत्यादि और वाक्योंमें प्रसङ्ग है आत्मासे स्वप्न और माया अदिके समान आकाशादि क्रमसे कोशरूप संघात आत्माकी मायासे ही रचे गये हैं-ऐसा कहा गया है! उस आत्माको हमने ''आत्मा ह्याकाश-वत्" इत्यादि श्लोकोंमें, जैसा आकाश है उसीके समान प्रकाशित किया है। तात्पर्य यह है कि वह तार्किकों-के कल्पना किये हुए आत्माके समान मनुष्यकी बुद्धिसे प्रमाणित होनेवाला नहीं है ॥ ११॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# द्वयोर्द्वयोर्मधुज्ञाने परं ब्रह्म प्रकाशितम् । पृथिव्यामुदरे चैव यथाकाशः प्रकाशितः॥ १२॥

छोकमें, जिस प्रकार पृथिवी और उदरमें एक ही आकाश प्रकाशित हो रहा है उसी प्रकार [ बृहदारण्योक्त ] मधु ब्राह्मणमें [ अध्यात्म और अधिदैवत—इन ] दोनों स्थानोंमें एक ही ब्रह्म निरूपित किया गया है ॥१२॥

किं चाधिदैवमध्यातमं च तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषः पृथि-च्याद्यन्तर्गतो यो विज्ञाता पर सर्वमिति ब्रह्म एवात्मा ह्योर्द्वयोराद्वेतक्षयात्परं प्रकाशितम् । केत्याह—त्रह्म-विद्याख्यं मध्यमृतममृतत्वं मोद-नहेतुत्वाद्विज्ञायते यसिनिति मधुज्ञानं मधुत्राक्षणं तसिनि-त्यर्थः । किमिवेत्याह—पृथिव्या-मदरे चैव यथैक आकाशोऽनुमा-नेन प्रकाशितो लोके तद्वदि-त्यर्थः ॥ १२ ॥

तथा अधिदेवत और अध्यात्म-भेदसे जो तेजोमय और अमृतमय पुरुष पृथिवीं के भीतर है और जो विज्ञाता परमात्मा ब्रह्म ही सब कुछ है-इस प्रकार द्वैतका क्षय होनेपर्यन्त दोनों स्थानोंमें परब्रह्मका ही प्रति-पादन किया गया है । कहाँ किया गया है ? सो बतलाते हैं-जिसमें त्रह्मविद्यासंज्ञक मधु यानी अमृतका ज्ञान है-आनन्दका हेत होनेके कारण उसका अमृतत्व है—उस मधुज्ञान यानी मधुत्राह्मणमें [ उसका प्रतिपादन किया गया है ] किसके समान प्रतिपादन किया है ? इसपर कहते हैं कि जिस प्रकार लोकमें अनुमानसे पृथियी और उदरमें एक ही आकाश प्रकाशित होता है, उसी तरह [इनकी एकता समझो] यह इसका अभिप्राय है ॥ १२ ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

आत्मैकत्व ही समीचीन है

जीवात्मनोरनन्यत्वमभेदेन प्रशस्यते । नानात्वं निन्द्यते यच्च तदेव हि समञ्जसम् ॥ १३॥

क्योंकि जीव और आत्माके अभेदरूपसे एकत्वकी प्रशंसा की गयी है और उनके नानात्वकी निन्दा की गयी है इसिलये वही [ यानी उनकी एकता ही ] ठीक है ॥ १३॥

यद्यक्तितः श्रुतितश्र निर्धारितं जीवस्य परस्य चात्मनो जीवा-त्मनोरनन्यत्वमभेदेन प्रशस्पते स्त्यते शास्त्रेण व्यासादिभिश्च । यच सर्वप्राणिसाधारणं खाभाविकं शास्त्रवहिष्कृतैः कृतार्किकैर्विरचितं नानात्वदर्शनं निन्धते "न त तद्द्वितीयमस्ति" ( वृ० उ० । ४ ३।२३) "द्वितीयाद्वै भयं भवति" (बृ० उ०१ । ४ । २) ''उदरमन्तरं क़रुते, अथ तस्य मयं भवति " (तै० उ० २ । ७।१) "इदं सर्वं यदयमात्मा" ( वृ०उ० २।४।६,४।५।७ ) "मृत्योः स मृत्युमामोति य इह नानेव पश्यति" (क० उ० २। १ । १०) इत्यादिवाक्यैश्वा-न्यैश्व ब्रह्मविद्धिः। यचैतत्तदेवं हि समञ्जसमृज्ववबोधं न्याय्य-मित्यर्थः । यास्तु तार्किकपरि-कल्पिताः कुदृष्टयस्ता अनृज्व्यो निरूप्यमाणा न घटनां प्राश्चन्ती-त्यभिष्रायः ॥ १३ ॥

क्योंकि युक्ति और श्रुतिसे निश्चय किये हुए जीव और परमात्मा-के एकत्वकी शास्त्र और व्यासादि मनियोंने समानरूपसे प्रशंसा यानी स्तुति की है और शास्त्रवाहा कुतार्किकोंद्वारा कल्पित सर्वप्राणि-साधारण खाभाविक नानात्वदर्शनकी ''उससे अतिरिक्त दूसरा कोई नहीं है" "दूसरेसे निश्चय भय होता है" "जो थोड़ा-सा भी भेद करता है, उसे भय प्राप्त होता है" जो कुछ है सब आत्मा है" "जो यहाँ नानावत् देखता है वह मृत्युसे मृत्युको प्राप्त होता है" इत्यादि वाक्यों तथा अन्य ब्रह्मवेत्ताओं-द्वारा निन्दा की गयी है। यह जो [बतलाया गया ] है वह इसी प्रकार समञ्जस-सरल बोधगम्य अर्थात् न्याययुक्त है। तथा तार्किकों-की कल्पना की हुई जो कुदृष्टियाँ हैं वे सरल नहीं हैं; अभिप्राय यह है कि वे निरूपण की जानेपर प्रसंगके अनुरूप नहीं ठहरतीं ॥ १३ ॥

श्रुत्युक्त जीव-बह्ममेद गीण है

जीवात्मनोः पृथक्त्वं यत्प्रागुत्पत्तेः प्रकीर्तितम् । भविष्यद्वृत्त्या गौणं तन्मुख्यत्वं हि न युज्यते ॥ १४ ॥ पहले ( उपनिषदोंके कर्मकाण्डमें ) उत्पत्तिबोधक वाक्योंद्वारा जो जीव और परमात्माका पृथक्त वतलाया है वह भविष्यद्-वृत्तिसे गौण है, उसे मुख्य अर्थ मानना ठीक नहीं है ॥ १४॥

नतु श्रुत्यापि जीवपरमात्मनोः
पृथक्तवं यत्प्रागुत्पत्ते रुत्पत्त्यथोंपनिपद्वाक्येभ्यः पूर्वं प्रकीर्तितं
कर्मकाण्डे अनेकशः कामभेदत
इदंकामोऽदःकाम इतिः परश्र
"स दाधार पृथिवीं द्याम्"
(ऋ०सं०१०।१२१।१) इत्यादिमन्त्रवणेंः तत्र कथं कर्मज्ञानकाण्डवाक्यविरोधे ज्ञानकाण्डवाक्यार्थस्यैवैकत्वस्य सामञ्जस्यमवधार्यत
इति ?

अत्रोच्यते—''यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते" (तै० उ० ३ । १) ''यथाऽग्नेः क्षुद्रा विस्फुलिङ्गाः" ( वृ० उ० २ । १ । २०) ''तसाद्वा एतसादात्मन आकाशः संभूतः" (तै० उ० २ । १ । २) ''तदैक्षत" ( छा० उ० ६ । २ । ३ ) ''तत्तेजोऽसृजत" ( छा० उ०

शंका-जब श्रुतिने भी पहले-कर्मकाण्डमें उत्पत्ति-प्रतिपादक उप-निषद्-वाक्योंद्वारा 'इदंकामः''अदः-कामः' आदि प्रकारसे [ कर्मकाण्डमें मिल-भिल कामनाओंवाले कर्माधिकारी पुरुषके समान ] अनेकों कामनाओं-के भेदसे जीव और परमात्माका भेद प्रतिपादन किया है तथा परमात्माका ''उसने पृथिवी और चलोकको धारण किया" इत्यादि मन्त्रवर्णींसे पृथक ही निर्देश किया है, तब इस प्रकार कर्मकाण्ड और ज्ञानकाण्डके वाक्योंमें विरोध उपस्थित होनेपर केवल ज्ञानकाण्डोक्त एकत्वका ही सामञ्जस्य ( यथार्थत्व ) किस प्रकार निश्चय किया जा सकता है ?

समाधान—इस विषयमें हमारा कथन है कि "जहाँसे ये सब भूत उत्पन्न होते हैं" "जिस प्रकार अग्निसे नन्हीं-नन्हीं चिनगारियाँ [निकलती हैं]" "उसी इस आत्मा-से आकाश उत्पन्न हुआ" "उसने ईक्षण किया" "उसने तेजको रचा" ६।२।३) इत्याद्युत्पत्त्यर्थोपनिपद्वाक्येभ्यः प्राक्प्यथ्यत्वं कर्मकाण्डे
प्रकीर्तितं यत्तन्न परमार्थम् । कि
तिहं १ गौणं महाकाशघटाकाशादिभेदवत् । यथौदनं
पचतीति भविष्यद्वृत्त्या तद्वत् ।
न हि भेदवाक्यानां कदाचिदिपि
मुख्यभेदार्थत्वमुपपद्यते । स्वाभाविकाविद्यावत्प्राणिभेददृष्ट्यनुवादित्यादात्मभेदवाक्यानाम् ।

इह चोपनिपत्स्रत्पत्तिप्रलयादि-वाक्येर्जीवपरमात्मनोरेकत्वमेव प्रतिपिपादियिपितम् "तत्त्वमिस" (छा०उ०६।८-१६) "अन्योऽ-सावन्योऽहमस्मीति न स वेद" ( वृ० उ०१।४।१०) इत्यादिमिः। अत उपनिपत्सु एकत्वं श्रुत्या प्रतिपिपादियिपितं भविष्यतीति भाविनीमेकवृत्ति-माश्रित्य लोके भेददृष्ट्यनुवादो गौण एवेत्यभिप्रायः। इत्यादि उत्पत्त्यर्थक उपनिषद्वाक्योंसे पहले कर्मकाण्डमें जो पृथक्त्वका प्रतिपादन किया गया है वह परमार्थतः नहीं है । तो कैसा है ? वह महाकाश और घटाकाशादिके भेदके समान गौण है और जिस प्रकार भविष्यद्दष्टिसे 'भात पकाता है'\* ऐसा कहा जाता है उसीके समान है। आत्म-भेदवाक्योंका मुख्य भेदप्रतिपादकत्व कभी सम्भव नहीं है, क्योंकि भेदवाक्य तो अज्ञानी पुरुषोंकी खामाविकी भेदद्दष्टिका ही अनुवाद करनेवाले हैं।

यहाँ उपनिषदोंमें तो "त् वह है" "यह अन्य है और मैं अन्य हूँ [ऐसा जो जानता है] वह नहीं जानता" इत्यादि श्रुतियोंके अनुसार उत्पत्ति-प्रख्यादि-बोधक वाक्योंसे भी जीव और परमा-त्माका एकत्व ही प्रतिपादन करना इष्ट है। अतः उपनिषदोंमें श्रुतिको एकत्व ही प्रतिपादन करना इष्ट होगा—इस भविष्यद्वृत्तिको आश्रय करके छोकमें भेददृष्टिका अनुवाद गौण ही है—यह इसका अभिप्राय है।

<sup>\* &#</sup>x27;भात' उनले हुए चावलोंको कहते हैं, जो चावल पकाये जाते हैं उनकी संज्ञा 'भात' नहीं है। अतः इस वाक्यमें जो उनके लिये 'भात' शब्दका प्रयोग हुआ है वह भविष्यद्दृष्टिसे है।

अथ वा "तदैक्षत" (छा० उ० ६।२।३) "तत्तेजोऽ-सृजत" (छा० उ० ६।२।३) इत्याद्युत्पत्तेः प्राक् "एकमेवा-द्वितीयम्" (छा० उ० ६।२।२) इत्येकत्वं प्रकीतिंतम्। तदेव च "तत्सत्यं स आत्मा तत्त्वमित" (छा० उ० ६।८-१६) इत्येकत्वं भविष्यतीति तां भविष्यद्वृत्तिम-पेक्ष्य यज्जीवात्मनोः पृथक्त्वं यत्र कचिद्वाक्ये गम्यमानं तद्गौणम्, यथौदनं पचतीति तद्वत् ॥१४॥ अथवा "उसने ईक्षण किया"
"उसने तेजको रचा" इत्यादि
श्रुतियोंद्वारा जो उत्पत्तिसे पूर्व "एक
मेवाद्वितीयम्" इत्यादि प्रकारसे
एकत्वका निरूपण किया है वह
"वह सत्य है, वह आत्मा है और
वही त है" इस प्रकार आगे एकत्व
हो जायगा इस भविष्यद्वृत्तिसे जहाँकहीं किसी वाक्यमें जीव और
आत्माका पृथक्त्व जाना गया है
उसी प्रकार—गौण है, जैसे कि 'भात
पकाता है' इस वाक्यमें ['भात'
शब्दका प्रयोग ] ॥ १४॥

दृष्टान्तयुक्त उत्पत्ति-श्रुतिकी व्यवस्था

नजु यद्युत्पत्तेः प्रागजं सर्वमेकमेवाद्वितीयं तथाप्युत्पत्तेरूध्वं
जातिमदं सर्वं जीवाश्च भिन्ना
इति, मैवम्; अन्यार्थत्वादुत्पत्तिश्रुतीनाम् । पूर्वमिप परिहत
एवायं दोषः स्वप्नवदात्ममायाविसर्जिताः संघाता घटाकाशौत्पत्तिभेदादिवजीवानाम्रत्पत्तिभेदादिरिति । इत एवोत्पत्ति-

यदि कहो कि उत्पत्तिसे पूर्व तो सब अजन्मा तथा एक ही अद्वितीय है तथापि उसके पीछे तो सब उत्पन्न हुआ हो है और तब जीव भी भिन्न ही हैं-तो ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि उत्पत्तिसचक श्रुतियाँ दूसरे ही अभिप्रायसे हैं। 'देहादिसंघात खप्रके आत्माकी मायासे ही प्रस्तुत किये हुए हैं' तथा 'घटाकाशकी उत्पत्तिसे होनेवाले भेदके समान जीवोंकी उत्पत्तिके भेद हैं' इन वाक्योंद्वारा पहलें भी इस दोषका परिहार किया ही जा चुका है। इसीलिये पूर्वीक्त उत्पत्ति-भेदादिसूचक श्रतियोंसे उन- भेदादिश्रुतिभ्य आकृष्य इह पुनरुत्पत्तिश्रुतीनामैदंपर्यप्रतिपि-पादियवयोपन्यासः—

का निष्कर्ष हेकर यहाँ फिर उन उत्पत्तिश्रुतियोंका ब्रह्मात्मैक्यपरत्व प्रतिपादन करनेकी इच्छासे उपन्यास किया जाता है—

मृह्णोहिवस्फुलिङ्गाद्यैः सृष्टिर्या चोदितान्यथा । उपायः सोऽवताराय नास्ति भेदः कथंचन ॥ १५॥

[ उपनिषदोंमें ] जो मृत्तिका, लोहखण्ड और विस्फुलिङ्गादि दृष्टान्तों-द्वारा भिन्न-भिन्न प्रकारसे सृष्टिका निरूपण किया है वह [ ब्रह्मात्मैक्यमें ] बुद्धिका प्रवेश करानेका उपाय है; वस्तुतः उनमें कुछ भी भेद नहीं है ॥ १५ ॥

मृष्ठोहिविस्फुलिङ्गादि दृष्टान्तो-पन्यासैः सृष्टिर्या चोदिता प्रकाशितान्यथान्यथा च स सर्वः सृष्टिप्रकारो जीवपरमात्मैकत्व-बुद्धचवतारायोपायोऽसाकम् । यथा प्राणसंवादे वागाद्यासुर-पाप्मवेधा्याख्यायिका कल्पिता प्राणवैशिष्टचबोधावताराय। मृत्तिका, लोहिपण्ड और विस्फु-िलंगादिके दृष्टान्तोंका उपन्यास करके जो भिन्न-भिन्न प्रकारसे सृष्टिको प्रकाशित अर्थात् कृल्पित किया गया है वह सृष्टिका सम्पूर्ण प्रकार हमें जीव और परमात्माका एकत्व निश्चय करानेवाली बुद्धि प्राप्त कराने-के लिये है, जिस प्रकार कि प्राण-संवादमें प्राणकी उत्कृष्टताका बोध करानेके लिये वागादि इन्द्रियोंके असुरोंद्वारा पापसे विद्ध हो जानेकी आख्यायिका कल्पना की गयी है।

\* छान्दोग्य उपनिषद्के प्रथम प्रपाठकके द्वितीय खण्डमें यह आख्यायिका इस प्रकार आयी है—एक बार देवताओंका असुरोंके साथ युद्ध छिड़ गया। यहाँ असुरसे मनकी राजसवृत्ति और देवतासे सात्त्विकवृत्ति समझनी चाहिये। इन दोनों वृत्तियोंका पारस्परिक युद्ध चिरप्रसिद्ध है। देवताओंने असुरोंको उद्गीयविद्याके प्रभावसे परास्त करना चाहा। अतः उन्होंने वाक् आदि प्रत्येक

### तद्प्यसिद्धमिति चेत्।

नः शाखाभेदेष्वन्यथान्यथा
च प्राणादिसंवादश्रवणात्। यदि
हि संवादः परमार्थ एवाभूदेकरूप
एव संवादः सर्वशाखाखश्रोष्यत
विरुद्धानेकप्रकारेण नाश्रोष्यत।
श्रूयते तः तसान्न तादर्थ्यं
संवादश्रतीनाम् । तथोत्पत्तिवाक्यानि प्रत्येतच्यानि ।
कल्पसर्गभेदात्संवादश्रुतीनामृत्पत्तिश्रुतीनां च प्रतिसर्गमन्यथात्विमिति चेत् ?

पूर्व ॰ — परन्तु यह बात भी तो सिद्ध नहीं हो सकती।\*

सिद्धान्ती—नहीं; भिन्न-भिन्न शाखाओं में भिन्न-भिन्न प्रकारसे प्राण-संवाद सुना जाने के कारण [उस-का यही तात्पर्य होना चाहिये ] ।† यदि यह संवाद वस्तुतः हुआ होता तो सम्पूर्ण शाखाओं में एक ही संवाद सुना जाता, परस्पर विरुद्ध भिन्न-भिन्न प्रकारसे नहीं । परन्तु ऐसा सुना ही जाता है; इसल्यिये संवादश्रुतियों का तात्पर्य यथाश्रुत अर्थमें नहीं है । इसी प्रकार उत्पत्ति-वाक्य भी समझने चाहिये ।

पूर्व ० - प्रत्येक कल्पकी सृष्टिके भेदके कारण संवादश्रुति और उत्पत्ति-श्रुतियोंमें प्रत्येक सर्गके अनुसार भेद है-यदि ऐसा मानें तो ?

इन्द्रियको एक-एक करके उद्गीय-गानमें नियुक्त किया; किन्तु प्रत्येक ही इन्द्रिय खार्थपरताके पापसे असुरोंके सामने पराभूत हो गयी । अन्तमें मुख्य प्राणको नियुक्त किया गया । वह सभीके लिये समान भावसे सामगान करने लगा, अतः असुरगण उसका कुछ भी न विगाड़ सके और देवताओंको विजय द्राप्त हुई ।

\* अर्थात् उन आख्यायिकाओंका तात्पर्य प्राणकी उत्कृष्टताका बोच करानेमें ही है ।

† इसी आशयकी एक आख्यायिका बृहदारण्यकोपनिषद् अध्याय ६ ब्राह्मण १ में और दूसरी बृह० उ० अध्याय १ ब्राह्मण ३ में भी है।

नः निष्प्रयोजनत्वाद्यधोक्त-बुद्धचवतारप्रयोजनव्यतिरेकेण । न ह्यन्यप्रयोजनवत्त्वं संवादो-त्पत्तिश्रुतीनां शक्यं कल्पयितुम्। ध्यानार्थ-तथात्वप्रतिपत्तये मिति चेन्न: कलहोत्पत्तिप्रलयानां प्रतिपत्तेरनिष्टत्वात् । तसा-दुत्पत्त्यादिश्चतय आत्मैकत्व-बुद्धचवतारायैव नान्यार्थाः कल्पयितं युक्ताः अतो नास्त्युत्पत्त्यादिकृतो भेदः कथंचन ॥ १५॥

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि श्रुतिका उपर्युक्त [ ब्रह्मात्मैकत्वमें ] बुद्धि-प्रवेशरूप प्रयोजनके अतिरिक्त अन्य कोई प्रयोजन ही नहीं है। प्राण-संवाद और उत्पत्तिश्रतियोंका इसके सिवा और कोई प्रयोजन नहीं कल्पना किया जा सकता। यदि कहो कि उनकी तद्रपता प्राप्त करने-के प्रयोजनसे ध्यानके लिये ऐसा कहा गया है, तो ऐसा भी सम्भव नहीं है, क्योंकि कलह तथा उत्पत्ति या प्रलयको प्राप्ति किसीको इष्ट नहीं हो सकती। अतः उत्पत्ति आदि प्रतिपादन करनेवाली श्रुतियाँ आत्मैकलक्षप बुद्धिकी प्राप्तिके ही लिये हैं, उन्हें किसी और प्रयोजन-के लिये मानना उचित नहीं है। अतः उत्पत्ति आदिके कारण होने-वाला भेद कुछ भी नहीं है ॥१५॥

त्रिंविघ अधिकारी और उनके लिये उपासनााविधि

यदि पर एवात्मा नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभाव एकः परमार्थः
सन् "एकमेवाद्वितीयम्" ( छा०
उ० ६। २। २) इत्यादिश्वतिम्योऽसदन्यत्किमर्थेयम्रुपासनोपदिष्टा "आत्मा वा अरे
द्रष्टव्यः" ( बृ० उ० २। ४। ५)

शंका—यदि "एकमेत्राद्वितीयम्" इत्यादि श्रुतियोंके अनुसार परमार्थतः एकमात्र नित्य-शुद्ध-बुद्ध-मुक्तस्वभाव परमात्मा ही सत्य है, अन्य सब मिध्या है, तो "अरे, इस आत्माका साक्षात्कार करना चाहिये" "जो "य आत्मापहतपाप्मा" (जा० उ०८।७।१,३) "स ऋतुं कुर्वीत" (छा०उ०३।१४।१) "आत्मेत्येवोपासीत" (च०उ० १।४।७) इत्यादिश्रुतिभ्यः, कर्माणि चाग्रिहोत्रादीनि ?

शृणु तत्र कारणम्

आत्मा पापरहित है""वह (अधिकारी)
कतु ( उपास्यसम्बन्धी संकल्प )
करें" "आत्मा है—इस प्रकार ही
उपासना करें" इत्यादि श्रुतियोंद्वारा
इस उपासनाका उपदेश क्यों दिया
गया है ? तथा अग्निहोत्रादि कर्म
भी क्यों बतलाये गये हैं ?

समाधान-इसमें जो कारण है, सो सुनो-

आश्रमास्त्रिविधा हीनमध्यमोत्कृष्टदृष्टयः । उपासनोपदिष्टेयं तद्र्थमनुकम्पया ॥ १६॥

आश्रम ( अधिकारी पुरुष ) तीन प्रकारके हैं—हीन, मध्यम और उत्कृष्ट दृष्टिवाले । उनपर कृपा करके उन्हींके लिये यह उपासना उपदेश की गयी है ॥ १६ ॥

आश्रमा आश्रमिणोऽधिकृताः, वर्णिनश्च मार्गगाः, आश्रम-शब्दस्य प्रदर्शनार्थत्वात्त्रिविधाः। कथम्? हीनमध्यमोत्कृष्टदृष्टयः। हीना निकृष्टा मध्यमोत्कृष्टा च दृष्टिर्दर्शनसामध्यं येषां ते मन्द-मध्यमोत्तमबुद्धिसामध्योपता इत्यर्थः। आश्रमाः—कर्माधिकारी आश्रमी एवं सन्मार्गगामी वर्णालोग—क्योंकि 'आश्रम' शब्द उनका भी उप-लक्षण करानेवाला है—तीन प्रकारके हैं। किस प्रकार?—हीन, मध्यम और उत्कृष्ट द्रष्टिवाले। अर्थात् जिनकी 'दृष्टि यानी दर्शनसामर्थ्य हीन— निकृष्ट, मध्यम और उत्कृष्ट है ऐसे मन्द, मध्यम और उत्तृष्ट है ऐसे सामर्थ्यसे सम्पन्न है।

उपासनोपदिष्टेयं तदर्थे मन्द-कर्माणि मध्यमदृष्ट्याश्रमाद्यर्थे च. न चात्मैक एवाद्वितीय इति निश्चितोत्तमदृष्ट्यर्थे दयालुना वेदेनानुकम्पया सन्मार्गगाः सन्तः कथमिमास्रत्तमामेकत्वदृष्टि प्राप्त युरिति। ''यन्मनसा न मनुते येनाहुर्मनो मतम् । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदम्रपासते" (के० उ०१।५) "तत्त्वमसि" (छा०उ०६।८–१६) ''आत्मैवेदं सर्वम्" (छा० उ० ७। २५। २) इत्यादिश्रतिभ्यः ॥ १६॥

उन मन्द और मध्यम दृष्टिवाले आश्रमादिके लिये ही इस उपासना और कर्मका उपदेश किया गया है, 'आत्मा एक और अद्वितीय ही है' ऐसी जिनकी निश्चित उत्तम दृष्टि है, उनके हिये उसका उपदेश नहीं है। दयाल वेदने उसका इसीलिये उपदेश किया है कि जिससे वे किसी प्रकार सन्मार्गगामी ''जिसका मनसे मनन नहीं जा सकता, बल्कि जिसके द्वारा मन मनन किया कहा जाता उसीको त् ब्रह्म जान; यह, जिसकी त उपासना करता है, ब्रह्म है" "वह तू है" "यह सब आत्मा ही है" इत्यादि श्रुतियोंद्वारा प्रति-पादित इस उत्तम एकत्व-दृष्टिको प्राप्त कर सकें ॥ १६ ॥

अद्वैतात्मदर्शन किसीका विरोधी नहीं है

शास्त्रोपपत्तिभ्यामवधारित-त्वादद्वयात्मदर्शनं सम्यग्दर्शनं तद्वाद्यत्वान्मिथ्यादर्शनमन्यत् । इतश्च मिथ्यादर्शनं द्वैतिनां राग-द्वेपादिदोषास्पदत्वात्। कथम्?

शास्त्र और युक्तिसे निश्चित होनेके कारण अद्वितीय आत्मदर्शन ही सम्यग्दर्शन है, उससे बाह्य होनेके कारण और सबदर्शन मिथ्या हैं। द्वैतवादियोंके दर्शन इसल्चिये भी मिथ्या हैं, क्योंकि वे राग-देवादि दोषोंके आश्चय हैं; किस प्रकार ? [सो दस्ताते हैं]—

### स्वसिद्धान्तव्यवस्थासु द्वैतिनो निश्चिता दृढम् । परस्परं विरुध्यन्ते तैरयं न विरुध्यते ॥ १७॥

द्वैतवादी अपने-अपने सिद्धान्तोंकी व्यवस्थामें दृढ आग्रही होनेके कारण आपसमें विरोध रखते हैं; परन्तु यह [ अद्वैतात्मदर्शन ] उनसे विरोध नहीं रखता ॥ १७॥

खसिद्धान्तव्यवस्थासु खसिद्धा-न्तरचनानियमेषु कपिलकणाद-बुद्धाईतादिदृष्ट्यनुसारिणो द्वैति-नो निश्चिताः। एवमेवैष परमार्थो नान्यथेति तत्र तत्रानुरक्ताः अतिपक्षं चात्मनः पश्यन्तस्तं द्विषन्त इत्येवं रागद्वेषोपेताः खिसद्धान्तदर्शननिमित्तम् एव परस्परमन्योन्यं विरुध्यन्ते। तैरन्योन्यविरोधिभिरसदीयो-ञ्यं वैदिकः सर्वानन्यत्वादात्मैक-त्वदर्शनपक्षो न विरुध्यते यथा खहस्तपादादिभिः एवं रागद्वेषादिदोषानास्पदत्वादा-त्मैकत्वबुद्धिरेव सम्यग्दर्शनमित्य मित्रायः ॥ १७॥

स्वसिद्धान्तव्यवस्थामें अर्थात् अपने-अपने सिद्धान्तकी रचनाके नियमोंमें कपिल, कणादं, बुद्ध और अर्हत् (जिन) की दृष्टियोंका अनु-सरण करनेवाले द्वैतवादी निश्चित हों; अर्थात् यह परमार्थतत्त्व इसी प्रकार है अन्यथा नहीं—इस प्रकार अपने-अपने सिद्धान्तमें अनुरक्त हो अपने प्रतिपक्षीको देखकर उससे द्रेष करते हों। इस तरह राग-द्रेषसे युक्त हो अपने-अपने सिद्धान्तके दर्शनके कारण ही परस्पर एक-दूसरेसे विरोध मानते हैं।

उन परस्पर विरोध माननेवालों-से हमारा यह आत्मैकत्वदर्शनरूप वैदिकसिद्धान्त सबसे अभिन्न होनेके कारण विरोध नहीं मानता; जिस प्रकार कि अपने हाथ-पाँव आदिसे किसीका विरोध नहीं होता । इस प्रकार राग-द्वेषादि दोषोंका आश्रय न होनेके कारण आत्मैकत्वबुद्धि ही सम्यग्दिष्ट है—यह इसका तारपर्य है ॥ १७॥ अद्वेतात्मदर्शनके अविरोधी होनेमें हेत्

केन हेतुना तैन विरुध्यत किस कारण उनसे इसका इत्युच्यते— विरोध नहीं है-इसपर कहते हैं—

अद्वैतं परमार्थो हि द्वैतं तद्भेद उच्यते । तेषामुभयथा द्वैतं तेनायं न विरुद्धवते ॥ १८॥

अद्वैत परमार्थ है और द्वैत उसीका भेद (कार्य) कहा जाता है, तथा उन (द्वैतवादियों) के मतमें [परमार्थ और अपरमार्थ] दोनों प्रकारसे द्वैत ही है; इसल्रिये उनसे इसका विरोध नहीं है ॥ १८ ॥

अद्वैतं परमार्थो हि यसाद्द्वैतं नानात्वं तस्याद्वैतस्य भेदस्त-द्भेदस्तस्य कार्यमित्यर्थः। "एकमे-वाद्वितीयम्" (छा० उ०६। २।२) "तत्तेजोऽसृजत" (छा० उ०६।२।३) इति श्रुतेः उपपत्तेश्च स्वचित्तं-स्पन्दनाभावे समाधौ मूर्छायां सुषुप्तौ चाभावात्। अतस्तद्भेद उच्यते द्वैतम्।

द्वैतिनां तु तेषां परमार्थतथा-परमार्थतथोभयथापि द्वैतमेव। यदि च तेषां आन्तानां द्वैत-दृष्टिरसाकमद्वैतदृष्टिरआन्ता-नाम्, तेनायं हेतुनासत्पक्षो न विरुध्यते तैः। "इन्द्रो मायाभिः पुरुद्धप ईयते" ( वृ० उ० २। अद्वेत परमार्थ है; और क्योंकि द्वैत यानी नानात्व उस अद्वेतका भेद अर्थात् उसका कार्य है, जैसा कि "एकमेवाद्वितीयम्" "तत्तेजोऽ-स् जत" इत्यादि श्रुतियोंसे तथा समाधि मूर्च्छा अथवा सुषुप्तिमें अपने चित्तके स्फुरणका अभाव हो जानेपर द्वैतका भी अभाव हो जानेके कारण युक्तिसे भी सिद्ध होता है; इसलिये द्वैत उसका भेद कहा जाता है।

किन्तु उन हैतवादियोंकी दृष्टिमें तो परमार्थतः और अपरमार्थतः दोनों प्रकार द्वैत ही है। यदि उन भान्त पुरुशेंकी दैतदृष्टि है और हम भ्रमहोनोंकी अद्वैतदृष्टि है तो इस कारणसे ही हमारे पक्षका उनसे विरोध नहीं है। "इन्द्र मायासे अनेक रूप धारण करता है" ५।१९) "न तु तदुद्वितीयमस्ति" ( वृ० उ० ४ । ३ । २३ ) इति श्रतेः।

उन्मत्तं यथा मत्तगजारूढ भूमिष्ठं प्रतिगजारूढोऽहं गजं वाहय मां प्रतीति ब्रुवाणमपि तं प्रति न वाहयत्यविरोधवुद्धचः तद्वत्। ततः परमार्थतो ब्रह्मविदात्मैव द्वैतिनाम् । तेनायं हेतुनासत्पक्षो न विरुध्यते तैः ॥ १८॥

''उससे भिन्न दूसरा है ही नहीं'' इत्यादि श्रुतियोंसे भी यही प्रमाणित होता है।

जिस प्रकार मतवाले हाथीपर चढ़ा हुआ पुरुष किसी उन्मत्तं भूमिस्य मनुष्यके प्रति, उसके ऐसा कहनेपर भी कि 'मैं तेरे प्रतिद्वन्द्वी हाथीपर चढ़ा हुआ हूँ त् अपना हाथी मेरी ओर बढ़ा दे' विरोधबुद्धि न होनेके कारण उसकी ओर हायी नहीं छे जाता, उसी प्रकार [हमारा भी उनसे विरोध नहीं है ]। तव, परमार्थतः तो ब्रह्मवेत्ता द्वैतवादियोंका भी आत्मा ही है। इसीसे इसी कारण उनसे हमारे विरोध नहीं है ॥ १८ ॥

आत्मामें भेद मायाहीके कारण है

द्वेतमद्वेतभेद इत्यक्ते द्वेत-मप्यद्वैतवत्परमार्थसदिति स्यात् सकती है कि अद्वैतके समान द्वैत कस्यचिदाशङ्केत्यत आह—

द्वैत-अद्वैतका भेद है-ऐसा कहनेपर किसी-किसीको शंका हो भी परमार्थ सत् ही होना चाहिये-इसलिये कहते हैं-

मायया भिद्यते ह्येतन्नान्यथाजं कथञ्चन । तत्त्वतो भिद्यमाने हि मर्त्यताममृतं व्रजेत् ॥ १६॥

इस अजन्मा अद्वैतमें मायाहीके कारण भेद है और किसी प्रकार नहीं: यदि इसमें वास्तविक भेद होता तो यह अमृतखरूप मरणशीलताको प्राप्त हो जाता ॥ १९॥

यत्परमार्थसद्दैतं मायया
भिद्यते ह्येतत्तैमिरिकानेकचन्द्रवद्रज्जुः सर्पधारादिभिर्भेदैरिव न
परमार्थतो निरवयवत्वादात्मनः।
सावयवं ह्यवयवान्यथात्वेन
भिद्यते। यथा मृद् घटादिभेदैः।
तस्मान्त्रिययवमजं नान्यथा
कथञ्चन केनचिद्पि प्रकारेण न
भिद्यत इत्यभिप्रायः।

तत्त्वतो भिद्यमाने ह्यमृतम-जमद्रयं स्वभावतः सन्मर्त्यतां व्रजेतः यथाग्निः शीतताम् । तचानिष्टं स्वभाववैपरीत्यगमनम्, सर्वप्रमाणविरोधात् । अजमव्यय-मात्मतत्त्वं माययैव भिद्यते न परमार्थतः । तसान्त्र परमार्थ-सद्द्वैतम् ॥ १९॥ जो परमार्थ सत् अहुत है वह तिमिरदोषसे प्रतीत होनेवाले अनेक चन्द्रमा और सर्प-धारादि भेदोंसे विभिन्न दीखनेवाली रज्जुके समान मायासे ही भेदवान् प्रतीत होता है, परमार्थतः नहीं, क्योंकि आत्मा निरवयव है । जो वस्तु सावयव होती है वही अवयवोंके भेदसे भेद-को प्राप्त होती है; जिस प्रकार घट आदि भेदोंसे मृत्तिका। अतः निरवयव और अजन्मा आत्मा [मायाके सिवा] और किसी प्रकार भेदको प्राप्त नहीं हो सकता—यह इसका अभिप्राय है।

यदि उसमें तत्त्वतः भेद हो तो अमृत अज अद्वय और खभावसे सत्खरूप होकर भी आत्मा मर्त्यताको प्राप्त हो जायगा, जिस तरह कि अग्नि शीतल्ताको प्राप्त हो जाय। और अपने खभावसे विपरीत अवस्थाको प्राप्त हो जाना सम्पूर्ण प्रमाणोंसे विरुद्ध होनेके कारण किसीको इष्ट नहीं हो सकता। अतः अज और अद्वितीय आत्मतत्त्व मायासे ही भेदको प्राप्त होता है, परमार्थतः नहीं। इसल्यि द्वैत परमार्थ सत् नहीं है।। १९॥



जीवोत्पात्ति सर्वथा असंगत है

अजातस्यैव भावस्य जातिमिच्छन्ति वादिनः । अजातो ह्यमृतो भावो मर्त्यतां कथमेष्यति ॥ २०॥

द्वेतवादीलोग जनमहीन आत्माके भी जन्मकी इच्छा करते हैं; किन्तु जो पदार्थ निश्चय ही अजन्मा और मरणहोन है वह मरणशीलताको किस प्रकार प्राप्त हो सकता है ?॥ २०॥

ये तु पुनः केचिदुपिनेप-द्वचाख्यातारो ब्रह्मवादिनो वावद्का अजातस्यैवात्मतत्त्वस्य अमृतस्य स्वभावतो जातिम् उत्पत्तिमिच्छन्ति परमार्थत एव तेषां जातं चेत्तदेव मर्त्यतामेष्य-त्यवश्यम् । स चाजातो द्यमृतो भावः स्वभावतः सन्नात्मा कथं मर्त्यतामेष्यति ? न कथञ्चन मर्त्यत्वं स्वभाववैपरीत्यमेष्यती-त्यर्थः ॥ २०॥ किन्तु जो कोई उपनिपर्देकी
व्याख्या करनेवाले बहुभागी ब्रह्मवादी
लोग अजात और अमृतखरूप आत्मतत्त्र्वकी जाति यानी उत्पत्ति परमार्थतः
ही सिद्ध करना चाहते हैं उनके मतमें
यदि वह उत्पन्न होता है तो अवस्य
ही मरणशीलताको भी प्राप्त हो
जायगा । किन्तु वह आत्मतत्त्व
खभावसे अजात और अमृत होकर
भी किस प्रकार मरणशीलताको प्राप्त
हो सकता है ? अतः तात्पर्य यह है
कि वह किसी प्रकार अपने खभावसे
विपरीत मरणशीलताको प्राप्त नहीं
हो सकता ॥ २०॥

-5712te

यसात्-

क्योंकि-

न भवत्यमृतं मर्त्यं न मर्त्यममृतं तथा। प्रकृतेरन्यथाभावो न कथंचिद्भविष्यति॥२१॥

मरणहोन वस्तु कभी मरणशील नहीं होती; और मरणशील कभी अमर नहीं होतो । किसी भी प्रकार खभावको विपरीतता नहीं हो सकती ॥ २१ ॥

न भवत्यमृतं मत्यं लोके नापि मर्त्यममृतं तथा। ततः स्वभावस्थान्यथाभावः प्रकतेः अग्नेरिबौज्यस्य ॥ २१ ॥

लोकमें मरणहीन वस्तु मरण-शील नहीं होती और न मरण-वस्तु मरणहीन ही होती शोल है । अतः अग्निकी उष्णताके समान प्रकृति अर्थात् खभावकी खतः प्रच्युतिर्न कथि द्वाति विपरीतता — अपने खरूपसे च्युति किसी प्रकार नहीं हो सकती ॥२१॥

--

उत्पत्तिशील जीव अमर नहीं हो सकता

## स्वभावेनामृतो यस्य भावो गच्छति मर्त्यताम् । कृतकेनामृतस्तस्य कथं स्थास्यति निश्चलः॥ २२॥

जिसके मतमें खभावसे मरणहीन ५दार्थ भी मर्त्यत्वको प्राप्तः हो जाता है उसके सिद्धान्तानुसार कृतक (जन्म) होनेके कारण वह अमृत पदार्थ चिरस्थायी कैसे हो सकता है ? ॥ २२ ॥

यस पुनर्वादिनः स्वभावेन अमृतो भावो मर्त्यतां गच्छति परमार्थतो जायते तस्य प्रागुत्पत्तेः स भावः खभावतोऽमृत इति प्रतिज्ञा मृपैव । कथं तहिं कृतकेनामृतस्तस्य भावः ? कृत-केनामृतः स कथं स्थास्यति

किन्तु जिस वादीके मतमें खभाव-से अमृत पदार्थ भी मर्त्यताको प्राप्त होता है अर्थात् परमार्थतः जन्म लेता है उसकी यह प्रतिज्ञा कि उत्पत्तिसे पूर्व वह पदार्थ स्वभावसे अमरणधर्मा है--मिध्या हो है। [यदि ऐसा न मानें ] तो फिर कृतक होनेके कारण उसका खभाव अमरत्व कैसे हो सकता है ? और इस प्रकार कृतक होनेसे हो वह अमृत पदार्थ निश्वलोऽमृतस्वभावस्तथा न
कथित्रदस्थास्यत्यात्मजातिवादिनः
सर्वदाजं नाम नास्त्येवः सर्वमेतन्मर्त्यम् । अतोऽनिर्मोक्षप्रसङ्गः
इत्यभिप्रायः ॥ २२ ॥

निश्रल यानी अमृतस्वभाव भी कैसे रह सकता है? अर्थात् वह कंभी ऐसा नहीं रह सकता । अतः आत्माका जन्म बतलानेवालेके मतमें तो अजन्मा वस्तु कोई है ही नहीं । उसके लिये यह सब मरणशील ही है । इससे यह अभिप्राय हुआ कि [उसके मतमें]मोक्ष होनेका प्रसंग है ही नहीं ॥ २२॥

सृष्टिश्रुतिकी संगाति

नन्वजातिवादिनः सृष्टिप्रति-पादिका श्रुतिर्न संगच्छते प्रामाण्यम् ?

प्रामाण्यम् ?

बाढं विद्यते सृष्टिप्रतिपादिका

श्रुतिः ; सा त्वन्यपरा । उपायः

सोऽवतारायेत्यवोचाम । इदानी
सुक्तेऽपि परिहारे पुनश्रोद्य
परिहारौ विविक्षतार्थं प्रति

सृष्टिश्रुत्यक्षराणामानुलोम्य
विरोधाशङ्कामात्रपरिहाराथौं—

शंका—िकंन्तु अजातिवादोके मत-में सृष्टिका प्रदिपादन करनेवाली श्रुतिकी प्रामाणिकता सिद्ध नहीं होती?

समाधान-हाँ ठीक है, सृष्टिका प्रतिपादन करनेवाली श्रुति भी है; किन्तु उसका उद्देश दूसरा है। "उपायः सोऽवताराय" इस प्रकार हम उसका उद्देश पहले (अद्वेत० १५में) वता ही चुके हैं। इसप्रकार यद्यपि इस शंकाका पहले समाधान किया जा चुका है तो भी 'सृष्टिश्रुतिके अक्षरोंकी अनुकूलताका हमारे विव-क्षित अर्थसे विरोध है' इस शंकाका परिहार करनेके लिये ही, इस समय तत्सम्बन्धी शंका और समाधानका पुनः उल्लेख किया जाता है—

## भूततोऽभूततो वापि सञ्यमाने समा श्रुतिः । निश्चितं युक्तियुक्तं च यक्तद्भवति नेतरत् ॥२३॥

पारमार्थिक अथवा अपारमार्थिक किसी भी प्रकारकी सृष्टि होने में श्रुति तो समान ही होगी। अतः उनमें जो निश्चित और युक्तियुक्त मत हो वहीं [श्रुतिका अभिप्राय] हो सकता है, अन्य नहीं ॥ २३॥

भृततः परमार्थतः सृज्यमाने वस्तुन्यभृततो मायया वा मायायिनेव सृज्यमाने वस्तुनि समा तुल्या सृष्टिश्रुतिः। नजु गौणम्रुख्ययोर्भुख्ये शब्दार्थ-प्रतिपत्तिर्भुक्ता। न, अन्यथा सृष्टेरप्रसिद्धत्वान्निष्प्रयोजनत्वाचे-त्यवोचाम। अविद्यासृष्टिनिष्येव सर्वा गौणी मुख्या च सृष्टिनी परमार्थतः "सवाद्याभ्यन्तरो सजः" (मु० उ० २।१।२) इति श्रुतेः।

तसाच्छुत्या निश्चितं यदेकमेवा-द्वितीयमजममृतमिति युक्तियुक्तं च युक्त्या च सम्पन्नं तदेवेत्य-

वस्तुके भूततः यानी परमार्थतः रचे जानेमें अथवा अभूततः यानी मायासे मायाबीद्वारा रचे जानेमें सृष्टि-श्रुति तो समान ही होगी। यदि कहो कि गौण और मुख्य दोनों अर्थ होनेपर शब्दका मुख्य अर्थ लेना ही उचित है, तो ऐसा कहना ठीक नहीं; क्योंकि अन्य प्रकारसे न तो सृष्टि सिद्ध ही होती है और न उसका कुछ प्रयोजन ही है-यह हम पहले कह चुके हैं। "आत्मा बाहर-भीतर विद्यमान और अजन्मा है" इस श्रुतिके अनुसार सब प्रकारकी गौण और मुख्य सृष्टि आविद्यक सृष्टिसम्बन्धिनी ही है, परमार्थतः नहीं।

अतः श्रुतिने जो एक, अद्वितीय, अजन्मा और अमृत तत्त्व निश्चित किया है वहीं युक्तियुक्त अर्थात् युक्तिसे भी सिद्ध होता है ऐसा वोचाम पूर्वेर्ग्रन्थैः। तदेव श्रुत्यर्थो भवति नेतरत्कदाचिदपि॥२३॥

प्रतिपादन कर चुके हैं वही श्रुतिका तात्पर्य हो सकता है; अन्य अर्थ कभी और किसी अवस्थामें नहीं हो सकता ॥२३॥

कथं श्रुतिनिश्चयः ? इत्याह यह श्रुतिका निश्चय किस प्रकार है ? सो वतलाते हैं —

नेह नानेति चाम्नायादिन्द्रो मायाभिरित्यपि । अजायमानो बहुधा मायया जायते तु सः ॥ २४ ॥

'नेह नानास्ति किंचन' 'इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते' तथा 'अजायमानो बहुधा विजायते' इन श्रुतिवाक्योंके अनुसार वह परमात्मा मायासे ही उत्पन्न होता है ॥ २४ ॥

यदि हि भूतत एव सृष्टिः स्यात्ततः सत्यमेव नाना वस्त्विति तदभावप्रदर्शनार्थमाम्नायो न स्यात्। अस्ति च "नेह नानाऽस्ति किंचन" (क० उ० २।१।११) इत्यादिराम्नायो द्वैतभावप्रति-पेधार्थः । तसादात्मैकत्वप्रति-पत्थर्था कल्पिता सृष्टिरभृतैव प्राणसंवादवत्। "इन्द्रो मायाभिः" ( वृ० उ० २।५।१९ ) इत्य-भृतार्थप्रतिपादकेन मायाशब्देन व्यपदेशात्।

यदि वास्तवमें ही सृष्टि हुई है
तो नाना वस्तु सत्य ही हैं; ऐसी
अवस्थामें उनका अभाव प्रदर्शित
करनेके लिये कोई शास्त-वचन नहीं
होना चाहिये था। िकन्तु द्वैतभावका
निषेध करनेके लिये "यहाँ नाना
वस्तु कुछ नहीं है" इत्यादि शास्त-वचन है ही। अतः प्राणसंवादके
समान आत्मैकत्वकी प्राप्तिके लिये
कल्पना की हुई सृष्टि अयथार्थ ही है;
क्योंकि "इन्द्र मायासे [अनेकरूप हो
जाता है]" इस श्रुतिमें सृष्टिका,
अयथार्थवप्रतिपादक भाया शब्दसे
निर्देश किया गया है।

ननु प्रज्ञावचनो मायाशव्दः।

सत्यम्; इन्द्रियप्रज्ञाया
अविद्यामयत्वेन मायात्वाभ्युपगमाददोषः । मायाभिरिन्द्रियप्रज्ञाभिः अविद्यारूपाभिरित्यर्थः,
"अजायमानो बहुधा विजायते"
इति श्रुतेः, तसान्माययैव जायते
तु सः । तुश्च्दोऽत्रधारणार्थः—
माययैवेति । न ह्यजायमानत्वं
बहुधा जन्म चैकत्र सम्भवति,
अग्नाविव शैत्यमौष्ण्यं च ।

फलवन्त्राचात्मैकत्वदर्शनमेव
श्रुतिनिश्चितोऽर्थः "तत्र को
मोहः कः शोक एकत्वमनुपञ्चतः"
(ई०उ०७) इत्यादिमन्त्रवर्णात् ;
"मृत्योः स मृत्युमामोति" (क०
उ०२।१।१०) इति निन्दितत्वाच सृष्ट्यादिभेद दृष्टेः॥२४॥

शंका—'माया' शब्द तो प्रज्ञा-वाचक है [इसलिये इससे सृष्टिका मिथ्यात्व सिद्ध नहीं होता]।

समाधान-ठीक है, आविद्यक होनेके कारण इन्द्रियप्रज्ञाका मायात्व माना गया है; इसिलिये उसमें कोई दोष नहीं है । अतः मायासे अर्थात् अविद्यारूप इन्द्रियप्रज्ञासे; जैसा कि "उत्पन्न न होकर भी अनेक प्रकार से उत्पन्न होता है" इस श्रुतिसे सिद्ध होता है । अतः वह मायासे ही उत्पन्न होता है। यहाँ 'तु' राष्ट्र निश्चयार्थक है । अर्थात् मायासे ही [उत्पन्न होता है] । अग्निमें शीतलताऔर उष्णताके समान जन्म न लेना और अनेक प्रकारसे जन्म लेना एक ही वस्तुमें सम्भव नहीं है ।

"उस अवस्थामें एकत्वका साक्षात्कार करनेवाले पुरुषको क्या मोह और क्या शोक हो सकता है?" इत्यादि श्रुतिके अनुसार फल्युक्त होनेके कारण तथा "[जो नानात्व देखता है] वह मृत्युसे मृत्युको प्राप्त होता है" इस श्रुतिसे सृष्टि आदि भेददृष्टिकी निन्दा की जानेके कारण भी आत्मैकत्वदर्शन ही श्रुतिका निश्चित अर्थ है॥ २४॥

श्राति कार्य और कारण दोनोंका प्रतिषेध करती है

प्रतिषिध्यते । संभवः संभतेरपवादाच को न्वेनं जनयेदिति कारणं प्रतिषिध्यते ॥ २५॥

श्रुतिमें सम्भूति ( हिरण्यगर्भ ) की निन्दाद्वारा कार्यवर्गका प्रतिषेध किया गया है तथा 'इसे कौन उत्पन्न करें' इस वाक्यद्वारा कारणका प्रतिषेध किया गया है ॥ २५॥

''अन्धं तमः प्रविशन्ति ये संभृतिम्रुपासते" (ई० उ० १२) संभूतेरुपास्यत्वापवादा-इति त्संभवः प्रतिषिध्यते । न हि परमार्थतः संभूतायां संभूतौ तदपवाद उपपद्यते।

विनाशेन संभूतेः सम्रचयविष्यर्थः संभूत्यपवादः । यथा ''अन्धं तमः प्रविशन्ति येऽविद्याम्रुपासते" ( ई० उ० ९ ) इति ।

सत्यमेव देवतादर्शनस संभृति-विषयस्य विनाश-समुचयस्य शब्दवाच्यस्य कर्मणः प्रयोजनम् सम्रचयविधानार्थः

"जो सम्भूति (हिरण्यगर्भ) की उपासना करते हैं वे घोर अन्यकारमें प्रवेश करते हैं" इस प्रकार सम्भूति-के उपास्यत्वकी निन्दा की जानेके कारण कार्यवर्गका प्रतिषेध किया गया है। यदि सम्भूति प्रमार्थ-सत्खरूप होती तो उसकी निन्दा की जानी सम्भव नहीं थी।

शंका-सम्भूतिके उपास्यत्वकी जो निन्दा की गयी है वह तो विनाश-(कर्म) के साथ सम्भूति (देवतो-पासना ) का समुचयविधान करनेके लिये हैं; जैसा कि ''जो अविद्याकी उपासना करते हैं वे घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं" इस वाक्यसे सिद्ध होता है।

समाधान-सचमुच ही, सम्भूति-विषयक देवतादर्शन और 'विनाश' शब्दवाच्य कर्मका समुचयविधान करनेके लिये ही सम्भूतिका अपवाद संभूत्यपवादः। तथापि विनाशा- किया गया है; तथापि जिस प्रकार ख्यस्य कर्मणः स्वाभाविकाज्ञानप्रवृत्तिरूपस्य मृत्योरतितरणार्थत्ववद्देवतादर्शनकर्मसमुचयस्य
पुरुषसंस्कारार्थस्य कर्मफलरागप्रवृत्तिरूपस्य साध्यसाधनेषणाद्वयलक्षणस्य मृत्योरतितरणार्थत्वम् । एवं ह्येपणाद्वयरूपानमृत्योरशुद्धेवियुक्तः पुरुषः
संस्कृतः स्यादतो मृत्योरतितरणार्था देवतादर्शनकर्मसमुचयलक्षणा ह्यविद्या।

एवमेव एषणालक्षणाविद्याया मृत्योरतितीर्णस्य <sup>सम्भूत्यपवादे</sup> विरक्तस्योपनिपच्छा-हेतुः स्त्रार्थालोचनपरस्य

नान्तरीयकी परमात्मैकत्व-विद्योत्पत्तिरिति पूर्वभाविनीम-विद्यामपेक्ष्य पश्चाद्भाविनी ब्रह्म-विद्यामृतत्वसाधनैकेन पुरुषेण सम्बध्यमानाविद्यया सम्भीयत इत्युच्यते । अतोऽन्यार्थत्वाद-मृतत्वसाधनं ब्रह्मविद्यामपेक्ष्य निन्दार्थ एव भवति संभृत्य- 'विनाश' संज्ञक कर्म स्वामाविक अज्ञानजनित प्रवृत्तिरूप मृत्युको पार करनेके लिये है उसी प्रकार पुरुषके संस्कारके लिये विहित देवता-दर्शन और कर्मका समुच्चय कर्म-फलके रागसे होनेवाली प्रवृतिरूपा जो साध्य-साधनलक्षणा दो प्रकारकी वासनामयी मृत्यु है, उसे पार करनेके लिये है । इस प्रकार एषणाइयरूप मृत्युकी अञ्जुद्धिसे मुक्त हुआ पुरुष ही संस्कारसम्पन्न हो सकता है । अतः देवतादर्शन और कर्मसमुच्चयलक्षणा अविद्या मृत्युसे पार होनेके लिये ही है।

इसी प्रकार एपणाद्वयलक्षणा अविद्यारूप मृत्युसे पार हुए तथा उपनिषच्छास्रके अर्थकी आलोचनामें तत्पर विरक्त पुरुषको ब्रह्मात्मैक्यरूप विद्याकी उत्पत्ति दूर नहीं है; इसीलिये ऐसा कहा जाता है कि पहले होनेवाली अविद्याकी अपेक्षासे पीछे प्राप्त होनेवाली ब्रह्मविद्या, जो अमृतत्व-का साधन है, एक ही पुरुषसे सम्बन्ध रखनेके कारण अविद्यासे समुचित की जाती है। अतः अमृतत्वके साक्षात् साधन ब्रह्मविद्याकी अपेक्षा अन्य प्रयोजनवाला होनेसे सम्भूतिका अपवाद निन्दाहीके लिये किया

पवादः। यद्ध्यशुद्धिवियोगहेतुः अतित्रष्ठत्वात् । अत एव संभूतेः अपवादात्संभूतेरापेक्षिकमेव सत्त्व-मिति परमार्थसदात्मैकत्वमपेक्ष्य अमृताख्यः संभवः प्रतिपिध्यते ।

एवं मायानिर्मितस्यैव जीवस्याविद्यया प्रत्यु-विद्योत्परयनन्तरं जीवभावस्य अनुपपत्ति-प्रतिपादनम् त्वात्परमार्थतः को

न्वेनं जनयेत् । न हि रज्ज्वाम-विद्यारोपितं सर्पं पुनर्विवेकतो नष्टं जनयेत्कश्चित् । तथा न कश्चिदेनं जनयेदिति को न्वित्या-श्चेपार्थत्वात्कारणं प्रतिषिध्यते । अविद्योद्भतस्य नष्टस्य जनयित्व-कारणं न किंचिदस्तीत्यिमप्रायः "नायं कुतश्चित्र वभूव कश्चित्" (क० उ० १ । २ । १८ ) इति श्चतेः ॥ २५ ॥

गया है। वह यद्यपि अशुद्धिके क्षयका कारण है, तो भी अतिन्नष्ट (मोक्षका साक्षात् हेतु न) होनेके कारण [उसकी निन्दा ही की गयी है]। इसिलिये सम्भूतिका अपवाद किया जानेके कारण उसका सत्त्व आपेक्षिक ही है; इसी आशयसे परमार्थ सत् आत्मैकत्वकी अपेक्षासे अमृतसंज्ञक सम्भूतिका प्रतिषेध किया गया है।

इस प्रकार अविद्याद्वारा खड़ा किया गया मायारचित जीव जब अविद्याका नाश होनेपर अपने खरूपसे स्थित हो जाता है तब उसे परमार्थतः कौन उत्पन्न कर सकता है ? रज्जुमें अविद्यासे आरोपित सर्प-को, विवेकसे नष्ट हो जानेपर, फिर कोई उत्पन्न नहीं कर सकता। उसी प्रकार इसे भी कोई उत्पन नहीं कर सकता। 'को न्वेनम्' इत्यादि श्रुति आक्षेपार्थक है [प्रश्नार्थक नहीं] इसलिये इससे कारणका प्रतिषेघ किया जाता है। इसका तात्पर्य यह है कि अविद्यासे उत्पन हुए इस जीवका विद्याद्वारा नाश हो जानेपर फिर इसे उत्पन्न करनेवाला कोई भी कारण नहीं है, जैसा कि "यह कहींसे (किसी कारणसे) किसी 'रूपमें उत्पन्न नहीं हुआ'' इत्यादि श्रुतिसे प्रमाणित होता है ॥२५॥ अनात्मप्रतिषेघसे अजन्मा आत्मा प्रकाशित होता है

#### स एष नेति नेतीति व्याख्यातं निह्नुते यतः । सर्वमग्राह्यभावेन हेतुनाजं प्रकाशते ॥ २६॥

. क्योंकि 'स एष नेति नेति' ( वह यह आत्मा यह नहीं है, यह नहीं है ) इत्यादि श्रुति आत्माके अग्राह्यत्वके कारण [ उसके विषयमें ] पहले वतलाये हुए सभी भावोंका निषेध करती है; अतः इस [ निषेध-रूप ] हेतुके द्वारा ही अजन्मा आत्मा प्रकाशित होता है ॥ २६ ॥

सर्वविशेषप्रतिषेधेन "अथात आदेशो नेति नेति" ( वृ० उ० २।३।६) इति प्रति-दुर्बोघ्यत्वं पादितस्यात्मनो मन्यमाना श्रुतिः पुनः पुनरुपा-यान्तरत्वेन तस्यैव प्रतिपिपाद-यिषया यद्वयाख्यातं निहनुते, ग्राह्यं जनिमद्बुद्धि-विषयमपलपति । अर्थात् "स एष नेति नेति" ( वृ० उ० ३। ९। २६) इत्यात्मनोऽदृश्यतां दर्शयन्ती श्रुतिः उपायस्थोपेय-निष्ठतामजानत उपायत्वेन **च्या** रुयातस्योपेयवद्ग्राह्यता

''अयात आदेशो नेति नेतिं" इस प्रकार समस्त विशेषणोंके प्रतिषेध-द्वारा प्रतिपादन किये हुए आत्माका दुर्बोधत्व माननेवाली श्रुति बारंबार दूसरे उपायसे उसीका प्रतिपादन करनेकी इच्छासे, पहले जो कुछ व्याख्या की है उस सभीका अपह्नव (असत्यताप्रतिपादन) करती है। वह प्राह्य--बुद्धिके जन्य विषयोंका अपलाप करती है। अर्थात् ''स एप नेति नेति" इस प्रकार आत्माकी अदृश्यता दिख्लानेवाली श्रति, उपायकी उपेयनिष्ठताको न जानने-वाले लोगोंको उपायरूपसे बतलाये हुए विषय उपेयके समान प्राह्य न हो जायँ—इसिलये, अग्राह्यतारूप हेतुसे भृदित्यग्राह्मभावेन हेतुना कारणेन उनका निषेध करती है-यही इसका

१. इस ( मूर्त और अमूर्तके उपन्यास ) के अनन्तर [निर्विशेष आत्मा-का वोध करानेके लिये ] यह नहीं है; यह नहीं है—ऐसा उपदेश है।

निह्नुत इत्यर्थः । ततश्चैवग्रुपा-यस्योपेयनिष्रतामेव जानत उपेयस्य च नित्यैकरूपत्वमिति सवाद्याभ्यन्तरमजमात्म-तत्त्वं प्रकाशते खयमेव ॥ २७॥

अभिप्राय है । तदनन्तर इस प्रकार उपायकी उपेयनिष्टताको जाननेवाले और उपेयकी नित्यैकखरूपताको भी समझनेवाले पुरुपोंको यह बाहर-भीतर विद्यमान अजन्मा आत्मतत्त्व स्वयं ही प्रकाशित हो जाता है॥२०॥

---

सद्वस्तुकी उत्पत्ति मायिक होती है

श्रुतिवाक्यशतैः एवं हि सवाद्याभ्यन्तरमजमात्मतत्त्वमद्वयं न ततोऽन्यद्स्तीति निश्चितमेतत्। अद्वितीय है, उससे भिन्न और कुछ युक्तया च अधुनैतदेव पुन- नहीं है। यही बात अब युक्तिसे निर्धार्यत इत्याह—

इस प्रकार सैकड़ों श्रुतिशक्योंसे यही निश्चित होता है कि वाहर-भीतर वर्तमान अजन्मा आत्मतत्त्व कहते हैं-

सतो हि मायया जन्म युज्यते न तु तत्त्वतः । तत्त्वतो जायते यस्य जातं तस्य हि जायते ॥ २७॥

सद्दस्तुका जन्म मायासे ही हो सकता है, वस्तुतः नहीं । जिसके मतमें वस्तुतः जन्म होता है उसके सिद्धान्तानुसार भो उत्पत्तिशील वस्तुका ही जन्म हो सकता है ॥ २७ ॥

मायया जन्म कार्यम् । एवं | खरूप मायात्रीका मायासे जन्म छेना

तत्रैतत्स्यात्सदाग्राह्यमेव चेदस- | उस आत्मतत्त्वके विषयमें यह शंका होती है कि यदि आत्मतत्त्व देवात्मतत्त्विमिति । तन्न, कार्य- सर्वदा अग्राद्य ही है तो वह असत् होना चाहिये। परन्तु ऐसा कहना ग्रहणात् । यथा सतो मायाविनो ठीक नहीं, क्योंकि उसका कार्य देखा जाता है। जिस प्रकार सत्- जगतो जन्म कार्य गृह्यमाणं मायाविनिमय परमार्थसन्तम् आत्मानं जगजन्ममायास्पदम् अवगमयति । यसात्सतो हि विद्यमानात्कारणान्मायानिर्मि-तस्य हस्त्यादिकार्यस्येव जगजन्म युज्यते नासतः कारणात् । न तु तस्वत एवात्मनो जन्म युज्यते।

अथ वा सतो विद्यमानस्य वस्तुनो रज्ज्वादेः सर्पादिवत् मायया जन्म युज्यते न तु तत्त्वतो यथा तथाग्राह्यस्यापि सत एवा-त्मनो रज्जुसर्पवज्जगद्भूपेण मायया जन्म युज्यते । न तु तत्त्वत एवाजस्थात्मनो जन्म ।

यस्य पुनः परमार्थसद जमात्मतत्त्वं जगद्रूपेण जायते वादिनो
न हि तस्याजं जायत इति शक्यं
वक्तुं विरोधात् । ततस्तस्यार्शाञातं जायत इत्यापनं

कार्य है उसी प्रकार यह दिखलायी देनेगाला जगत्का जन्मरूप कार्य जगज्का जन्मरूप कार्य जगज्कामरूप मायाके आश्रयभूत परमार्थ सत् मायावीके समान आत्माका बोध कराता है, क्योंकि मायासे रचे हुए हाथी आदि कार्यके समान सत् अर्थात् विद्यमान कारणसे ही जगत्का जन्म होना सम्भव है, किसी अविद्यमान कारणसे नहीं। तथा किस्वतः तो आत्माका जन्म होना सम्भव है ही नहीं।

अथवा [यों समझो कि] जिस प्रकार रज्जु आदिसे सपीदिके समान सत् अर्थात् विद्यमान वस्तुका जन्म मायासे ही हो सकता है, तस्वतः . नहीं, उसी प्रकार अग्राह्य होनेपर भी सत्खरूप आत्माका, रज्जुसे सप्के समान, जगत्रूपसे जन्म होना मायासे ही सम्भव है—उस अजन्मा आत्माका तस्वतः जन्म नहीं हो सकता ।

िक्तु जिस वादीके मतमें परमार्थ सत् आत्मतत्त्व ही जगत्-रूपसे उत्पन्न होता है उसके सिद्धान्तानुसार यह नहीं कहा जा सकता कि अजन्मा वस्तुका ही जन्म होता है, क्योंकि इससे विरोध उपस्थित होता है । अतः यह खतः सिद्ध हो जाता है कि उसके मतानुसार किसी जन्मशीलका ही ततश्चानवस्था जाताजायमान-त्वेन । तस्मादजमेकमेवात्म-तत्त्वमिति सिद्धम् ॥ २७॥ जन्म होता है। किन्तु इस प्रकार जन्मशीलसे ही जन्म माननेपर अनवस्था उपस्थित हो जाती है; अतः यह सिद्ध हुआ कि आत्मतत्त्व अजन्मा और एक ही है॥२७॥

#### ---

असद्वस्तुकी उत्पत्ति सर्वथा असम्भव है

असतो मायया जन्म तत्त्वतो नैव युज्यते । बन्ध्यापुत्रो न तत्त्वेन मायया वापि जायते ॥ २८॥

असद्वस्तुका जन्म तो मायासे अथवा तस्वतः किसी प्रकार भो होना सम्भव नहीं है । बंन्ध्याका पुत्र न तो वस्तुतः उत्पन्न होता है और न मायासे ही ॥ २८ ॥

असद्वादिनामसतो भावस्य मायया तत्त्वतो वा न कथंचन जन्म युज्यते, अदृष्टत्वात् । न हि बन्ध्यापुत्रो मायया तत्त्वतो वा जायते तसादत्रासद्वादो दूरत एवानुपपन्न इत्यर्थः ॥ २८॥ असद्वादियोंके पक्षमें भी, असत् वस्तुका जन्म मायासे अथवा वस्तुतः किसी प्रकार होना सम्भव नहीं है, क्योंकि ऐसा देखा नहीं जाता। वन्ध्याका पुत्र न तो मायासे उत्पन्न होता है और न वस्तुतः ही। अतः तात्पर्य यह हुआ कि असद्वाद तो सर्वथा ही अयुक्त है॥२८॥

कथं पुनः सतो माययैव सत् वस्तुका जन्म मायासे ही कैसे जन्मेत्युच्यते— हो सकता है—इसपर कहते हैं—

यथा स्वप्ने द्वयाभासं स्पन्दते मायया मनः । तथा जाग्रद्द्वयाभासं स्पन्दते मायया मनः ॥ २६ ॥ जिस प्रकार खप्रकालमें मन मायासे ही द्वैताभासरूपसे स्फुरित होता है उसी प्रकार जाप्रत्कालमें भी वह मायासे ही द्वैताभासरूपसे स्फुरित होता है ॥ २९॥

यथा रज्ज्वां विकल्पितः
सर्पो रज्जुरूपेणावेक्ष्यमाणः सन्नेवं
मनः परमार्थविज्ञप्त्यात्मरूपेणावेक्ष्यमाणं सद् ग्राह्यग्राहकरूपेण
द्वयाभासं स्पन्दते स्वप्ने मायया,
रज्ज्वामिव सर्पः । तथा तद्वदेव
जाग्रज्जागरिते स्पन्दते मायया
मनः स्पन्दत इवेत्यर्थः ॥ २९ ॥

जिस प्रकार रज्जुमें कल्पना किया हुआ सर्प रज्जुरूपसे देखें जानेपर सत् है उसी प्रकार मन भी परमार्थज्ञानरूप आत्मखरूपसे देखा जानेपर सत् है । वह रज्जुमें सर्पके समान खप्रावस्था-में मायासे ही प्राह्म-प्राहकरूप द्वैतके आभासरूपसे स्फुरित होता है। इसी प्रकार यह मन ही जाग्रद-अवस्थामें भी मायासे [विविध रूपों-में] स्फुरित होता है; अर्थाद् स्फुरित होता-सा माछम होता है [वास्तवमें स्फुरित भी नहीं होता] ॥ २९॥

**→€€€€**€

स्वम और जागृति मनके ही विलास हैं

अद्वयं च द्वयाभासं मनः स्वप्ने न संशयः । अद्वयं च द्वयाभासं तथा जाग्रन्न संशयः ॥ ३०॥

इसमें सन्देह नहीं खप्तावस्थामें अद्वय मन ही द्वैतरूपसे भासनेवाला है; इसी प्रकार जाप्रत्कालमें भी निःसन्देह अद्वय मन ही द्वैतरूपसे भासता है ॥ ३०॥

रज्जुरूपेण सर्प इव परमार्थत रज्जुरूपसे सत् सर्पके समान आत्मरूपेणाद्वयं सद्द्वयाभासं परमार्थतः अद्वय आत्मरूपसे सत् मनः खप्ने न संशयः। न हि खप्ने हस्त्यादि ग्राह्यं तद्ग्राहकं वा चक्षुरादिद्वयं विज्ञानव्यति-रेकेणास्ति। जाग्रदि तथैवेत्यर्थः। परमार्थसद्विज्ञानमात्राविशेपात् ३०

मन ही खप्तमें द्वैतरूपसे भासनेवाला है-इसमें सन्देह नहीं। स्वप्तमें हाथी आदि ग्राह्य पदार्थ और उन्हें प्रहण करनेवाले चक्ष आदि दोनों ही विज्ञानके सिवा और कुछ नहीं हैं; ऐसा ही जाग्रत्में भी है-यह इसका तात्पर्य है, क्योंकि दोनों ही अवस्थाओं में परमार्थ सत् विज्ञान ही समानरूपसे विद्यमान है ॥ ३०॥

रज्जुसर्पवद्विकल्पनारूपं द्वैत-रूपेण मन एवेत्युक्तम् । तत्र किं प्रमाणमित्यन्वयव्यतिरेक-लक्षणमनुमानमाह । कथम्-

रज्ज़में सर्पके समान विकल्पनारूप यह मन ही द्वैतरूपसे स्थित है-ऐसा पहले कहा गया। इसमें प्रमाण क्या है ? इसके लिये अन्वय-व्यतिरेकरूप अनुमान प्रमाण कहा जाता है; सो किस प्रकार—

मनोदृश्यमिदं द्वैतं यत्किचित्सचराचरम् । मनसो ह्यमनीभावे द्वैतं नैवोपलभ्यते ॥ ३१॥ यह जो वुछ चराचर द्वेत है सब मनका दश्य है, क्योंकि मनका अमनीभाव ( संकल्पश्र्न्यत्व ) हो जानेपर द्वैतकी उपलब्धि नहीं होती ॥ ३१॥

तेन हि मनसा विकल्प्यमानेन । दृश्यं मुनोदृश्यमिदं द्वैतं सर्व मन इति प्रतिज्ञा । तद्भावे उसके वर्तमान रहनेपर यह भी

उस विकल्पित होनेवाले मनद्वारा दिखायी देने योग्य यह सम्पूर्ण द्वैत मन ही है-यह प्रतिज्ञा है, क्योंकि भावात्तदभावेऽभावात् । मनसो

ह्यमनीभावे निरोधे विवेकदर्शनाभ्यासवैराग्याभ्यां रज्ज्वा
मिव सर्पे लयं गते वा सुपुप्ते द्वैतं

नैवोपलभ्यत इत्यभावात्सिद्धं

द्वैतस्यासन्त्वमित्यर्थः ॥ ३१ ॥

वर्तमान रहता है तथा उसका अभाव हो जानेपर इसका भी अभाव हो जाता है। मनका अमनीभाव— निरोध अर्थात् विवेकदृष्टिके अभ्यास और वैराग्यद्वारा रज्जुमें सर्पके समान लय हो जानेपर, अथवा सुषुति-अवस्थामें द्वैतकी उपलब्धि नहीं होती। इस प्रकार अभाव हो जानेके कारण द्वैतकी असत्ता सिद्ध ही है—यह इसका तारपर्य है॥३१॥

तत्त्ववोधसे अमनीभाव

कथं पुनरमनीभावः ? इति | उच्यते—

किन्तु यह अमनीभाव होता किस प्रकार है ? इस विषयमें कहा जाता है—

आत्मसत्यानुबोधेन न सङ्कल्पयते यदा। अमनस्तां तदा याति ग्राह्याभावे तदग्रहम् ॥ ३२॥

जिस समय आत्मसत्यकी उपलब्धि होनेपर मन संकल्प नहीं करता उस समय वह अमनीमावको प्राप्त हो जाता है; उस अवस्थामें ग्राह्मका अभाव हो जानेके कारण वह प्रहण करनेके विकल्पसे रहित हो जाता है ॥ ३२ ॥

आत्मैव सत्यमात्मसत्यं मृति-कावत् ''वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्'' (छा० उ० ६।१।४) इति श्रुतेः। तस्य शास्त्राचार्योपदेश-

"[घटादि] वाणीसे आरम्भ होने-वाल विकार नाममात्र है, मृत्तिका ही सत्य है" इस श्रुतिके अनुसार मृत्तिकाके समान आत्मा ही सत्य है। उस आत्म-सत्यका शास्त्र और आचार्यके उपदेशके अनन्तर बोध

मन्वववोधः आत्मसत्यानुवोधः । तेन सङ्कल्याभावतया न सङ्कल्पयते, दाह्याभावे ज्वलन-मिवाग्नेः, यदा यसिन्काले तदा तसिन्कालेऽमनस्ताममनोभावं यातिः ग्राह्याभावे तन्मनोऽग्रहं ग्रहणविकल्पनावर्जितमित्यर्थः ३२

होना आत्मसत्यानबोध है। उसके कारण सङ्खल्पयोग्य वस्तुका अभाव हो जानेसे, दाह्य वस्तुका अभाव हो जानेपर अग्निके दाहकत्वके अभावके समान, जिस समय चित्त सङ्कल्प नहीं करता उस समय वह अमनस्कता अर्थात् अमनीभावको प्राप्तं हो जाता है। प्राह्य वस्तका अभाव हो जानेसे वह मन अग्रह अर्थात् ग्रहण-विकल्पनासे रहित हो जाता है ॥३२॥

### **ज्यात्मज्ञान किसे होता है** ?

उच्यते-

यद्यसिद्दं द्वेतं केन स्वमज- यदि यह सम्पूर्ण द्वेत असत्य है मारमतत्त्वं विवुध्यते ? इति तो प्रकृत सत्य आत्मतत्त्वका ज्ञान किसे होता है ? इसपर कहते हैं—

अकल्पकमजं ज्ञानं ज्ञेयाभिन्नं प्रचक्षते। ब्रह्मज्ञेयमजं नित्यमजेनाजं विबुध्यते ॥ ३३ ॥

उस सर्वकल्पनाशून्य अजन्मा ज्ञानको विवेकीलोग ज्ञेय ब्रह्मसे अभिन्न बतलाते हैं ? ब्रह्म जिसका विषय है वह ज्ञान अजन्मा और नित्य है। उस अजन्मा ज्ञानसे अजन्मा आत्मतत्त्व खयं ही जाना जाता है ॥३३॥

अकल्पकं सर्वकल्पनावर्जित-। मत एवाजं ज्ञानं ज्ञिप्तमात्रं ज्ञिपात्र ज्ञानको ब्रह्मवेत्ता छोग

अकल्पक-सम्पूर्ण कल्पनाओंसे रहित अतएव अजन्मा अर्थात् ज्ञेयेन परमार्थसता ब्रह्मणाभिन्नं ज्ञेय यानी परमार्थसत्खरूप ब्रह्मसे प्रचक्षते कथयन्ति ब्रह्मविदः। न हि विज्ञातुर्विज्ञातेर्विपरिलोपो विद्यतेऽग्न्युष्णवत् ''विज्ञानमा-नन्दं ब्रह्म" (बृ० उ० ३।९। २८) ''सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म'' (तै० उ० २ । १) इत्यादि-श्रुतिभ्यः।

तस्यैव विशेषणं त्रक्ष ज्ञेयं यस्य खस्य तदिदं ब्रह्मज्ञेय-मौज्यस्येवाग्निवद्भिन्नम् । तेना-त्मखरूपेणाजेन ज्ञानेनाजं ज्ञेय-मात्मतत्त्वं खयमेव विवुध्यते-ऽवगच्छति । नित्यप्रकाशस्त्रहरूप इव सविता नित्यविज्ञानैकरस-घनत्वात्र ज्ञानान्तरमपेक्षत इत्यर्थः ॥ ३३ ॥

अभिन वतलाते हैं। अग्निकी उष्णता-के समान विज्ञाताके ज्ञानका कभी लोप नहीं होता। "प्रह्म विज्ञान और आनन्दखरूप है" "ब्रह्म सत्य ज्ञान और अनन्त है" इत्यादि श्रुतियोंसे यही बात प्रमाणित होती है।

उस (ज्ञान) के ही विशेषण वतलाते हैं—'ब्रह्मज्ञेयम्' अर्थात त्रह्म जिसका ज्ञेय है वह ज्ञान अग्नि-से उष्णताके समान ब्रह्मसे अभिन्न आत्मखरूप अजन्मा । उस ज्ञानसे अजन्मा ज्ञेयरूप आत्मतत्त्व ख्रयं ही जाना जाता है । तात्पर्य यह है कि नित्यप्रकाशसरूप सूर्यके नित्यविज्ञानैकरसघनरूप समान होनेके कारण वह किसी अन्य ज्ञानकी अपेक्षा नहीं करता ॥३३॥

#### श।न्तवृत्तिका स्वरूप

आत्मसत्यानुवोधेन सङ्करपम-कुर्वद्वाह्यविषयाभावे निरिन्ध-

आत्मसत्यकी उपलव्धि होनेसे संकल्प न करता हुआ चित्त, बाह्य-विषयका अभाव हो जानेसे, इन्धन-रहित अग्निके समान शान्त होकर नामिवत्प्रशान्तं निगृहीतं निरुद्धं निगृहीत अर्थात् निरुद्ध हो जाता

द्वैता-मनसो ह्यमनीभावे भावश्रोक्तः। तस्यैवम्-

मनो भवतीत्युक्तम् । एवं च है-ऐसा कहा गया । इस प्रकार मनका अमनीभाव हो जानेपर द्वैत-का भी अभाव वतलाया गया । उस | इस प्रकार-

निगृहीतस्य मनसो निर्विकल्पस्य धीमतः।

प्रचारः स तु विज्ञेयः सुषुप्तेऽन्यो न तत्समः ॥ ३४ ॥

निगृहोत, निर्विकलप और विवेकसम्पन्न चित्तका जो व्यापार है वह विशेषरूपसे ज्ञातव्य है। सुषुप्ति-अवस्थामें जो चित्तकी वृत्ति है वह अन्य प्रकारकी है, वह उस ( निरुद्धावस्था ) के समान नहीं है ॥ ३४ ॥

निग्हीतस्य निरुद्धस्य मनसो निविकलपस्य सर्वकल्पनावर्जि-तस्य धीमतो विवेकवतः प्रचारो यः स त प्रचारो विशेषेण ज्ञेयो योगिभिः ।

नतु सर्वप्रत्ययाभावे याद्यः सुषुप्तस्यस्य मनसः प्रचारस्तादश एव निरुद्धस्यापि प्रत्ययाभावा-विशेपारिक तत्र विज्ञेयमिति ।

अत्रोच्यते—नैवम्; यसात् सुषुप्तेऽन्यः प्रचारोऽविद्यामोह-तमोग्रस्तस्यान्तर्लीनानेकानर्थ-

निगृहीत-रोके हुए, निर्विकल्प-सव प्रकारकी कल्पनाओंसे रहित और धीमान्-विवेकसम्पन्न चित्तका जो प्रचार-ज्यापार है, योगियोंको उसका वह व्यापार विशेषरूपसे जानना चाहिये।

शंका-सब प्रकारकी प्रतीतियों-का अभाव हो जानेपर जैसा व्यापार सुष्रिस्थ चित्तका होता है वैसा ही निरुद्धका भो होगा, क्योंकि प्रतीति-का अभाव दोनों ही अवस्थाओंमें समान है । उसमें विशेषरूपसे जाननेयोग्य कौन-सी वात है ?

समाधान-इस विषयमें हमारा कहना है कि ऐसी बात नहीं है, क्योंकि सुषुप्तिमें अविद्या-मोहरूप अन्धकारसे प्रस्त हुए तथा जिसके

मनस प्रवृत्तिवीजवासनावतो आत्मसत्यानु बोधहुता शविष्छुष्टा-विद्यानर्थप्रवृत्तिबीजस्य निरुद्ध-स्यान्य एव प्रशान्तसर्वक्के शरजसः खतन्त्रः प्रचारः । अतो न तत्समः । तसाद्यक्तः स विज्ञातु-मित्यभिप्रायः ॥ ३४ ॥

भीतर अनेकों अनर्थ-प्रवृत्तिकी बीज-भत वासनाएँ छीन हैं उस मनका व्यापार दूसरे प्रकारका है और आत्मसत्यके बोधरूप अग्निसे जिसकी अविद्यारूपी अनर्थ-प्रवृत्तिका बीज दग्ध हो गया है तथा जिसके सब प्रकारके क्लेशरूप दोप शान्त हो गये हैं उस निरुद्ध चित्तका स्वतन्त्र प्रचार दूसरे ही प्रकारका है । अतः वह उसके समान नहीं है। इसिछिये तालर्य यह है कि उसका ज्ञान अवश्य प्राप्त करना चाहिये ॥३४॥

सुष्ति और समाधिका भेद

प्रचारभेदे हेत्माह-

उन दोनोंके प्रचारभेदमें हेतु बतलाते हैं---

लीयते हि सुषुप्ते तन्निगृहीतं न लीयते। तदेव निर्भयं ब्रह्म ज्ञानालोकं समन्ततः ॥ ३५॥

सुषुप्ति-अवस्थामें मन [ अविद्यामें ] लीन हो जाता है, किन्तु निरुद्ध होनेपर वह उसमें लीन नहीं होता। उस समय तो सब ओरसे चित्रकारामय निर्भय ब्रह्म ही रहता है ॥ ३,५ ॥

लीयते सुषुप्तौ हि यसात्सर्वा-

क्योंकि सुषुप्तिमें मन अविद्यादि भिरविद्यादिप्रत्ययवीजवासनाभिः सम्पूर्ण प्रतीतियोंकी बीजभूता वासनाओंके सहित तमःखभाव सह तमोरूपमविशेषरूपं वीज- अविशेषरूप बीजभावको प्राप्त हो भावमापद्यते तद्विवेकविज्ञानपूर्वकं जाता है और उसके विवेक ज्ञान-

निरुद्धं निगृहीतं सन्न लीयते तमोवीजभावं नापद्यते।तसाद्यक्तः प्रचारभेदः सुषुप्तस्य समाहितस्य मनसः।

यदा ग्राह्यग्राहकाविद्याकृतमलद्वयवर्जितं तदा परमद्वयं
ब्रह्मैच तत्सं वृत्तमित्यतस्तदेव
निर्भयं द्वैतग्रहणस्य भयनिमित्तस्याभावात् । शान्तमभयं ब्रह्म,
यद्विद्वान्न विभेति कुतश्चन ।

तदेव विशेष्यते इप्तिर्ज्ञान-मात्मस्वभावचैतन्यं तदेव ज्ञान-मालोकः प्रकाशो यस्य तद्वस्न ज्ञानालोकं विज्ञानैकरसधनमि-त्यर्थः। समन्ततः समन्तात्सर्वतो व्योमवन्नैरन्तर्येण व्यापक-मित्यर्थः॥ ३५॥ पूर्वक निरुद्ध किया जानेपर छीन नहीं होता, अर्थात् अज्ञानरूप बीजभावको प्राप्त नहीं होता । अतः सुषुप्त और समाहित चित्तका प्रचारभेदं ठीक ही है ।

जिस समय चित्त ग्राह्य-ग्राह्य रूप अविद्यासे होनेवाले दोनों प्रकारके मलोंसे रहित हो जाता है उस समय वह परम अद्वितीय ब्रह्मरूप ही हो जाता है। अतः द्वैतग्रहणरूप भयके कारणका अभाव हो जानेसे [ उस अवस्थामें ] वही निर्भय होता है। ब्रह्म शान्त और अभयपद है, जिसे जान लेनेपर पुरुष किसीसे नहीं डरता।

उसीका विशेषण बतला रहे हैं
-ज्ञानका अर्थ ज्ञित अर्थात् आत्मस्वरूप चैतन्य है; वह ज्ञान ही
जिसका आलोक यानी प्रकाश है
वह ब्रह्म ज्ञानालोक अर्थात् विज्ञानैकरसखरूप है। समन्ततः—सब ओर
अर्थात् आकाशके समान निरन्तरतासे सब ओर व्यापक है॥ ३५॥

बहाका स्वरूप

अजमनिद्रमस्वप्नमनामकमरूपकम् । सकृद्विभातं सर्वज्ञं नोपचारः कथंचन॥३६॥ वह ब्रह्म जन्मरिहत, [ अज्ञानरूप ] निद्रारिहत, खप्तराह्न, नाम-रूपसे रहित, नित्य प्रकाशस्वरूप और सर्वज्ञ है; उसमें किसी प्रकारका कर्तव्य नहीं है ॥ ३६ ॥

जन्मनिमित्ताभावात्सवाद्या-भ्यन्तरमजम् । अविद्यानिमित्तं हि जनम रज्जुसर्पवदित्यवोचाम। चाविद्यात्मसत्यानुवोधेन निरुद्धा यतोऽजमत एवानिद्रम्। अविद्यालक्षणानादिमीय।निद्रा । स्वापात्प्रवृद्धोऽद्वयस्वरूपेणात्मनातः अख्रमम् । अप्रबोधकृते नामरूपे। प्रवोधाच ते रज्जुसर्प-वद्विनष्टे इति न नाम्नाभिधीयते ब्रह्म रूप्यते वा न केनचित्रका-रेणेत्यनामकमरूपकं च तत्। "यतो वाचो निवर्तन्ते" (तै० उ० २।४।१) इत्यादिश्रुतेः।

किं च सकृद्धिभातं सदैव विभातं सदा भारूपमग्रहणान्यथा-ग्रहणाविभीवतिरोभाववर्जित-

जन्मके कारणका अभाव होनेसे ब्रह्म बाह्याभ्यन्तर्वर्ती और अजन्मा है। रज्ज़में सर्पके समान जीवका जन्म अविद्याके कारण है-ऐसा हम पहले कह चुके हैं; क्योंकि आत्मसत्यका अनुभव होनेसे उस अविद्याका निरोध हो गया है; इसिंखये ब्रह्म अजन्मा है और इसीसे अनिद्र भी है। यहाँ अविद्यारूपा अनादिमाया ही निद्रा है। अपने अद्वयखरूपसे वह खप्तसे जगा हुआ है: इसलिये अखप्त है। उसके नामरूप भी अज्ञानके ही कारण हैं। ज्ञान होनेपर वे रञ्ज़में प्रतीत होने-वाले सर्पके समान नष्ट हो जाते हैं। अतः ब्रह्म किसी नामद्वारा कथन नहीं किया जाता और न किसी प्रकार उसका रूप ही वतलाया जाता है, इसीलिये वह अनाम और अरूप है: जैसा कि ''जहाँसे वाणी छौट आती है" इत्यादि श्रुतिसे सिद्ध होता है।

यही नहीं; वह अग्रहण, अन्यथा-ग्रहण तथा आविभीव-तिरोभावसे रहित होनेके कारण सक्कद्विभात— सदा ही भासनेवाला अर्थात् नित्य- त्वात् । ग्रहणाग्रहणे हि राज्यहनी तमश्राविद्यालक्षणं सदाप्रभातत्वे कारणम् । तदभावाचित्यचैतन्य-भारूपत्वाच युक्तं सकृद्विभात-मिति । अत एव सर्व तज्ज्ञस्वरूपं चेति सर्वज्ञम् । नेह ब्रह्मण्येवंविध उपचरणसुपचारः कर्तव्यः । यथान्येषामात्मखरूप-व्यतिरेकेण समाधानाद्युपचारः । नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्यभावत्वा-द्रह्मणः कथंचन न कथंचिदपि कर्तव्यसंभवोऽविद्यानाश इत्यर्थः ॥ ३६॥

प्रकाशस्त्ररूप है । प्रहण और अग्रहण ही रात्रि और दिन हैं तथा अविद्यारूप अन्धकार ही सर्वदा ब्रह्मके प्रकाशित न होनेमें कारण है। उसका अभाव होनेसे और नित्यचैतन्यखरूप होनेसे नित्यप्रकाशस्त्ररूप होना ठीक ही है। अतः सर्व और ज्ञप्तिरूप होनेसे वह सर्वज्ञ है । इस प्रकारके ब्रह्ममें कोई उपचार यानी कर्त्तव्य नहीं है, जिस प्रकार कि दूसरोंको आत्मखरूपसे भिन्न समाधि आदि कर्त्तव्य हैं। तात्पर्य यह है कि ब्रह्म नित्य-शुद्ध-बुद्ध-मुक्तस्वभाव है; इसिछिये अविद्या-का नाश हो जानेपर विद्वानुको कुछ भी कर्त्तव्य रहना सम्भव नहीं है॥ ३६॥

अनामकत्वाद्यक्तार्थसिद्धये हेतुमाह—

अनामकत्व आदि उपर्युक्त अर्थ-की सिद्धिके लिये कारण बतलाते हैं—

सर्वाभिलापविगतः सर्वचिन्तासमुत्थितः।

सुप्रशान्तः सकृज्योतिः समाधिरचलोऽभयः ॥ ३७॥

वह सत्र प्रकारके वाग्व्यापारसे रहित, सत्र प्रकारके चिन्तन (अन्तःकरणके व्यापार) से ऊपर, अत्यन्त शान्त, नित्यप्रकाश, समाधि-र् स्वरूप, अचल और निर्भय है ॥ ३७॥ अभिलप्यतेऽनेनेत्यभिलापो
वाकरणं सर्वप्रकारस्याभिधानस्य,
तस्माद्विगतः।वागत्रोपलक्षणार्था,
सर्ववाद्यकरणवर्जित इत्येतत्।

तथा सर्वचिन्तासम्रत्थितः। चिन्त्यतेऽनयेति चिन्ता बुद्धि-स्तस्याः सम्रत्थितोऽन्तःकरण वर्जित इत्यर्थः "अप्राणो ह्यमनाः श्रभो ह्यक्षरात्परतः परः" ( मु॰ उ० २ । १ । २) इत्यादिश्रुतेः । यसात्सर्वविषयवर्जितोऽतः सुप्रशान्तः, सकुज्ज्योतिः सदैव ज्योतिर।त्मचैतन्यस्वरूपेण. समाधिनिमित्तप्रज्ञाव-गम्यत्वात्, समाधीयतेऽसिनिति वा समाधिः, अचलोऽविक्रियः. अत एवाभयो विक्रियाभावात ३७

जिसके द्वारा शब्दोचारण किया जाता है वह 'अभिलाप' अर्थात् 'वाक्' है, जो सब प्रकारके शब्दो-चारणका साधन है, उससे रहित। यहाँ वागिन्द्रिय उपलक्षणके लिये है, अतः तात्पर्य यह है कि वह सब प्रकारकी वाहा इन्द्रियोंसे रहित है।

तथा सव प्रकारकी चिन्तासे उठा हुआ है। जिससे चिन्तन किया जाता है वह बुद्धि ही चिन्ता है, उससे उठा हुआ है अर्थात् अन्तःकरणसे रहित है; जैसा कि ''प्राणरहित, मनोरहित और शुद्ध है तथा पर अक्षरसे भी पर है'' इत्यादि श्रुतियोंसे प्रमाणित होता है।

क्योंविः वह सम्पूर्ण विषयोंसे रहित है इसिलये अत्यन्त शान्त है, सकुज्ज्योति अर्थात् आत्मचैतन्यरूप-से सदा ही प्रकाशस्क्रप है,समाधिके कारणसे होनेवाली प्रज्ञासे उपलब्ध होनेके कारण समाधि है, अथवा इसमें चित्त समाहित किया जाता है इसिलये इसे समाधि कहते हैं, अचल अर्थात् अविकारी है और इसीसे विकारका अभाव होनेके कारण ही अभय है ॥ ३०॥ यसाद्रह्मैव समाधिरचलोऽभय इत्युक्तमतो—

क्योंकि ब्रह्म ही 'समाधिखरूप, अचल और अभय है' ऐसा कहा गया है, इसलिये—

ग्रहो न तत्र नोत्सर्गश्चिन्ता यत्र न विद्यते । आत्मसंस्थं तदा ज्ञानमजाति समतां गतम् ॥ ३८॥

जिस (ब्रह्मपद) में किसी प्रकारका चिन्तन नहीं है उसमें किसी तरहका ग्रहण और त्याग भी नहीं है । उस अवस्थामें आत्मनिष्ठ ज्ञान जन्मरहित और समताको प्राप्त हुआ रहता है ॥ ३८॥

न तत्र तस्मिन्त्रह्मणि ग्रहो ग्रहणसुपादानम्,नोत्सर्ग उत्सर्जनं हानं वा विद्यते । यत्र हि वि-क्रिया तद्विपयत्वं वा हानोपादाने स्थातां न तदुद्वयमिह ब्रह्मणि संभवति । विकारहेतोर-न्यस्याभावान्त्रिरवयवत्वाच अतो न तत्र हानोपादाने इत्यर्थः। चिन्ता यत्र न विद्यते । सर्व-प्रकारैव चिन्ता न संभवति यत्रामनस्त्वात्कृतस्तत्र पादाने इत्यर्थः ।

वहाँ-उस ब्रह्ममें न तो ग्रह-प्रहण यानी उपादान है और न उत्सर्ग-उत्सर्जन अर्थात् त्याग ही है । जहाँ विकार अथवा विकारकी विषयता (विकृत होनेकी योग्यता) होती है वहीं ग्रहण और त्याग भी रहते हैं; किन्तु यहाँ ब्रह्ममें उन दोनोंहीकी सम्भावना नहीं है, क्योंकि उसमें विकारका हेतुभूत कोई अन्य पदार्थ है नहीं और वह खयं निरवयव है। इसिछये तात्पर्य यह है कि उसमें ग्रहण और त्याग भी सम्भव नहीं हैं। जहाँ चिन्ता नहीं है अर्थात् मनोरहित होनेके कारण जिसमें किसी प्रकारकी चिन्ता सम्भव नहीं है वहाँ त्याग और प्रहण कैसे रह सकते हैं ?

यदैवात्मसत्यानुबोघो जात-स्तदैवात्मसंस्थं विषयाभावा-दग्न्युष्णव्रदात्मन्येव स्थितं ज्ञानम्, अजाति जातिवर्जितम्, समतां गतं परं साम्यमापनं भवति ।

यदादौ प्रतिज्ञातमतो वक्ष्या
म्यकापण्यमजाति समतां

गतिमतीदं तदुपपत्तितः शास्वतश्चोक्तम्रपसंहियते, अजाति

समतां गतिमिति। एतसादात्मसत्यानुवोधात्कापण्यविषयमन्यत्

"यो वा एतदक्षरं गार्ग्यविदित्वासाछोकात्प्रैति सकुपणः"

( वृ० उ० ३ । ८ । १० ) इति

श्रुतेः । प्राप्यैतत्सर्वः कृतकृत्यो

नाक्षणो भवतीत्यिभप्रायः॥३८॥

जिस समय भी आत्मसत्यका बोध होता है उसी समय आत्मसंस्थ अर्थात् विषयका अभाव होनेके कारण अग्निकी उष्णताके समान आत्मामें ही स्थित ज्ञान अजाति— जन्मरहित और समताको प्राप्त हो जाता है।

पहले (इस प्रकरणके दूसरे श्लोकमें) जो प्रतिज्ञा की यी कि 'इसलिये मैं समान भावको प्राप्त, अजन्मा अकृपणताका वर्णन करूँगा' उस पूर्वकथनका ही यहाँ 'अजाति समतां गतम्' ऐसा कहकर युक्ति और शास्त्रद्वारा उपसंहार किया गया है। ''हे गार्गि! जो पुरुष इस अक्षर ब्रह्मको बिना जाने ही इस लोकसे चला जाता है वह कृपण है" इस श्रुतिके अनुसार कृपणताका विषय तो इस आत्मसत्यके बोधसे मिन ही है। तात्पर्य यह है कि इस तत्त्वको प्राप्त कर छेनेपर तो हर कोई कृतकृत्य ब्राह्मण (ब्रह्मनिष्ठ ) हो जाता है ॥ ३८॥

### अस्पर्शयोगकी दुर्गमता

यद्यपीदमित्थं परमार्थतत्त्वम्

यद्यपि यह परमार्थ तत्त्व ऐसा है [तथापि]—

अस्पर्शयोगो वै नाम दुर्द्शः सर्वयोगिभिः। योगिनो बिभ्यति ह्यस्माद्भये भयद्शिनः॥ ३६॥

[ सब प्रकारके स्पर्शसे रहित ] यह अस्पर्शयोग निश्चय ही योगियों-के लिये कठिनतासे दिखायी देनेवाला है। इस अभय पदमें भय देखनेवाले योगीलोग इससे भय मानते हैं॥ ३९॥

अस्पर्शयोगो नामायं सर्व-संवन्धाख्यस्पर्शवर्जितत्वादस्पर्श-योगो नाम वै सर्यते प्रसिद्ध-स्रुपनिपत्सु । दुःखेन दृश्यत इति दुर्दर्शः सर्वेयोगिभिः वेदान्त-विहितविज्ञानरहितैः सर्वयोगि-भिः।आत्मसत्यानुवोधायासलभ्य एवत्यर्थः।

योगिनो विभ्यति ह्यसात्सवीभयवर्जिताद्प्यात्मनाश्रूपिममं
योगं मन्यमाना भयं कुर्वन्ति
अभयेऽसिन्भयद्शिनो भयनिमित्तात्मनाशद्शिनशीला
अविवेकिन इत्यर्थः ॥ ३९॥

यह अस्पर्शयोग नामनांटा है अर्थात् सर्व-सम्बन्धरूप स्पर्शसे रिहत होनंके कारण यह उपनिपदों में अस्पर्श-योग नामसे प्रसिद्ध होकर स्मरण किया गया है। यह वेदान्त-विज्ञानसे रिहत सभी योगियों को किनतासे दिखायी देता है, इसिल्ये उनके लिये दुर्दर्श है। तात्पर्य यह है कि यह एकमात्र आत्मसत्यके अनुभव और [श्रवण-मनन एवं प्राणायामादि] आयासों के द्वारा ही प्राप्त होने योग्य है।

क्योंकि सम्पूर्ण भयसे रहित होनेपर भी इस योगको आत्मनाश-रूप माननेके कारण इस अभय योगमें भय देखनेवाळे—भयका निमित्तभूत आत्मनाश देखनेवाळे अर्थात् अविवेकी योगीळोग इससे भय मानते हैं ॥ ३९॥

### अन्य योगियोंकी शान्ति मनोनियहके अधीन हैं

येषां पुनर्बह्मस्वरूपव्यतिरेकेण रज्जुसर्पवत्कल्पितमेव सन परमार्थतो इन्द्रियादि च न विद्यते तेषां ब्रह्मखरूपाणामभयं शान्तिः मोक्षाख्या चाक्षया स्वभावत एव सिद्धा नान्यायत्ता नोपचारः कथंचनेत्यवोचाम। ये त्वतोऽन्ये योगिनो मार्गगा हीनमध्यमदृष्यो मनोऽन्यदात्म-च्यतिरिक्तमात्मसंवन्धि पश्यन्ति तेषामात्मसत्यानुवोधरहितानाम्

जिनकी दृष्टिमें ब्रह्मखरूपसे अतिरिक्त मन और इन्द्रिय आदि रज्ज़में सर्पके समान कल्पित ही हैं-प्रमार्थतः हैं ही नहीं, उन ब्रह्मभूतोंकी निर्भयता और मोक्ष-संज्ञक अक्षय शान्ति तो खभावसे ही सिद्ध है, किसी अन्यके अधीन नहीं है: जैसा कि 'उसके लिये कुछ भी कर्तव्य नहीं है' ऐसा हम पहले ( छत्तीसवें श्लोकमें ) कह चुके हैं । किन्तु जो इनसे अन्य परमार्थ-पथमें चलनेवाले हीन और मध्यम दृष्टिवाले योगी मनको आत्मासे भिन्न आत्माका सम्बन्धी मानते हैं, उन आत्मसत्यके बोधसे रहित---

मनसो निग्रहायत्तमभयं सर्वयोगिनाम्। दुःखक्षयः प्रबोधश्चाप्यक्षया शान्तिरेव च ॥ ४०॥

समस्त योगियोंके अभय, दुःखक्षय, प्रवोध और अक्षय शान्ति मनके निग्रहके ही अधीन हैं ॥ ४० ॥

मनसो निग्रहायत्तमभयं सर्वेषां योगिनाम् । किं दुःखक्षयोऽपि, न ह्यात्मसंबन्धिनि मनिस प्रचितते दुःखक्षयोऽस्ति रहते हुए अविवेकी पुरुषोंका दुःख-

समस्त योगियोंका अभय मनके निप्रहके अधीन है । यही नहीं, दुःखक्षय भी [मनोनिप्रहके ही अधीन है ], क्योंकि सम्बन्ध रखंनेवाले मनके चलायमान

बोधोऽपि मनोनिग्रहायत्त एव । तथाक्षयापि मोक्षाख्या शान्तिः तेपां मनोनिग्रहायत्तेव ॥४०॥

अविवेकिनाम् । किं चात्मप्र- क्षय नहीं हो सकता। इसके सिवा उनका आत्मज्ञान भी मनके निग्रहके हीं अधीन है तथा मोक्षनाम्नी उनकी अक्षय शान्ति भी मनोनिग्रहके ही अधोन है ॥ ४० ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

मनोनियह धेर्यपूर्वक ही हो सकता है

उद्धर्यद्वत्कुशाग्रेणैकबिन्दुना । उत्सेक मनसो निग्रहस्तद्वद्भवेदपरिखेदतः ॥ ४१ ॥

जिस प्रकार [ उद्दिग्नता छोड़कर ] कुशाके अग्रभागसे एक-एक बूँदद्वारा समुद्रको उलीचा जा सकता है उसी प्रकार सन्न प्रकारकी खिन्नताका त्याग कर देनेपर मनका निग्रह हो सकता है ॥ ४१ ॥

मनोनिग्रहोऽपि तेपामुद्धेः कुशाग्रेणैकविन्दुना उत्सेचनेन व्रूँदके द्वारा समुद्रके उत्सेचन अर्थात् सुखानेके प्रयत्नके समान शोषणव्यवसायवद्व्यवसायवता- अखिन्नचित्त और उद्यमशील मनवसन्नान्तःकरणानामनिर्वेदा- रहनेवाले उन योगियोंके मनका निग्रह भी खेदशून्य रहनेसे ही होता

कुराके अग्रभागसे एक-एक द्परिखेदतो भवतीत्यर्थः॥४१॥ है-यह इसका तात्पर्य है॥ ४१॥

मनोनियहके विघ

मेव् मनोनिग्रह उपायः १ न, मनोनिग्रहका उपाय है ? इसपर इत्युच्यते ।

किमपरिखिन्नव्यवसायमात्र- तो क्या खेदरहित उद्योग ही कहते हैं-- 'नहीं'

# निगृह्णोयाद्विक्षिप्तं कामभोगयोः।

सप्रसन्नं लये चैव यथा कामो लयस्तथा॥ ४२॥

काम्यित्रिय और भोगोंमें विक्षिप्त हुए चित्तका उपायपूर्वक निग्रह करे तथा लयावस्थामें अत्यन्त प्रसन्नताको प्राप्त हुए चित्तका भी संयम करे, क्योंकि जैसा [अनर्थकारक] काम है वैसा ही छय भी है ॥४२॥

अपरिखिन्नव्यवसायवान्सन् वक्ष्यमाणेनोपायेन कामभोग-विषयेषु विक्षिप्तं मनो निगृह्णी-यान्निरुन्ध्यादात्मन्येवेत्यर्थः किं च लीयतेऽसिनिति सुषुप्तो लयस्तसिल्लँये च सुप्रसन्नम् आयासवर्जितम् अपि इत्येतत्, निगृह्णीयादित्यनुवर्तते। ं सप्रसन्नं चेत्कसानिगृह्यत इत्युच्यते । यसाद्यथा कामो-ऽनर्थहेतुस्तथा लयोऽपि। अतः कामविषयस्य मनसो निग्रह-वल्लयादपि निरोद्धव्यमित्यर्थः ४२

अथक उद्योगशील होकर आगे कहे जानेवाले उपायसे काम और भोगरूप विषयोंमें विक्षित हुए चित्तका निग्रह करे, अर्थात उसका आत्मामें ही निरोध करे। तथा, जिस अवस्थामें चित्त लीन हो जाता है उस सपुप्ति-का नाम लय है, उस लयावस्थामें अत्यन्त प्रसन्न अर्थात् आयासरहित स्थितिको प्राप्त हुए चित्तका भी निग्रह करे। यहाँ 'निगृह्धीयात्' इस पदकी अनुवृत्ति की जाती है।

यदि उस अवस्थामें चित्त अत्यन्त प्रसन्न हो जाता है तो उसका निग्रह क्यों करना चाहिये ? इसपर कहा जाता है-क्योंकि जिस प्रकार काम अनर्थका कारण है उसी प्रकार लय भी है; इसलिये तात्पर्य यह है कि कामविषयक मनके निप्रहके समान उसका लयसे भी निरोध करना चाहिये ॥ ४२ ॥

कः स उपायः ? इत्युच्यते वह उपाय क्या है ? इस विषय-में कहा जाता है—

दुःखं सर्वमनुस्मृत्य कामभोगान्निवर्तयेत । अजं सर्वमनुस्मृत्य जातं नैव तु पश्यति ॥ ४३॥

सम्पूर्ण द्वैत दुःखरूप है—ऐसा निरन्तर स्मरण करते हुए चित्तको कामजनित भोगोंसे हटावे । इस प्रकार निरन्तर सब वस्तुओंको अजन्मा ब्रह्मरूप स्मरण करता हुआ फिर कोई जात पदार्थ नहीं देखता ॥ ४३॥

सर्वे द्वैतमविद्याविजृम्भितं दुःखमेवेत्यजुस्मृत्य कामभोगा-

त्कामनिमित्तो भोग इच्छाविषय-स्तसाद्विप्रसृतं मनो निवर्तये-

द्वैराग्यभावनयेत्यर्थः । अजं ब्रह्म

सर्वमित्येतच्छास्त्राचार्योपदेशतो-

ऽनुम्मृत्य तद्विपरीतं द्वैतजातं नैव

तु पश्यति, अभावात् ॥४३॥

अविद्यासे प्रतीत होनेवाला सारा
हैत दुःखरूप ही है—ऐसा निरन्तर
स्मरण करता हुआ कामभोगसे—
कामनानिमित्तक भोगसे अर्थात्
इच्छाजनित विषयसे उसमें फैले हुए
चित्तको वैराग्यभावनाद्वारा निवृत्त
करे—यह इसका तात्पर्य है। फिर
'यह सब अजन्मा ब्रह्म ही है'
ऐसा शास्त्र और आचार्यके उपदेशानुसार निरन्तर स्मरण करता हुआ
उससे विपरीत हैतजातको—उसका
अभाव हो जानेके कारण—वह नहीं
देखता॥ ४३॥

स्वाधयेचित्तं विक्षिप्तं शमयेत्पुनः। सकषायं विजानीयात्समप्राप्तं न चालयेत्॥ ४४॥

चित्त [ सुषुप्तिमें ] छीन होने छगे तो उसे आत्मविवेकमें नियुक्त करे, यदि विक्षिप्त हो जाय तो उसे पुनः शान्त करे और [ यदि इन दोनोंके बीचकी अवस्थामें रहे तो उसे ] सकपाय—रागयुक्त समझे। तथा साम्यावस्थाको प्राप्त हुए चित्तको चञ्चछ न करे॥ ४४॥

एवमनेन ज्ञानाभ्यासवैराग्य-द्वयोपायेन लये सुषुप्ते लीनं संबोधयेन्मन आत्मविवेक-दर्शनेन योजयेत्। चित्तं मन इत्यनर्थान्तरम् । विक्षिप्तं च कामभोगेषु शमयेत्पुनः । एवं पुनः पुनरभ्यस्यतो लयात्संबोधितं विषयेभ्यश्च च्यावर्तितं नापि साम्यापन्नमन्तरालावस्थं सकपायं सरागं बीजसंयुक्तं मन विजानीयात् । ततोऽपि यत्नतः साम्यमापाद्येत् । यदा समप्राप्तं भवति समप्राप्त्यभिम्रुखी-भवतीत्यर्थः, ततस्तन्न विचाल-येद्विपयाभिम्रखं क्रयोदि-न त्यर्थः ॥ ४४ ॥

इस प्रकार ज्ञानाभ्यास और वैराग्य-इन दो उपायोंसे, लय अर्थात सुप्रिमें लीन हुए चित्तको,सम्बोधित अर्थात आत्मविवेकदर्शनमें नियुक्त करे । चित्त और मन-ये कोई भिन्न पदार्थ नहीं हैं। तथा कामना और भोगोंमें विक्षिप्त हुए चित्तको पनः शान्त करे । इस प्रकार बारम्बार अभ्यासद्वारा लयावस्थासे सम्बोधित और त्रिषयोंसे निवृत्त किया हुआ चित्त जब अन्तरालावस्थामें स्थित होकर समताको भी प्राप्त न हो तो यह समझे कि इस समय मन सकवाय-रागयुक्त अर्थात् बीजा-वस्थासंयुक्त है। उस अवस्थासे भी उसे यत्नपूर्वक साम्यावस्थामें स्थित करे । किन्त जिस समय वह समताको प्राप्त हो अर्थात् साम्या-वस्थाप्राप्तिके अभिमुख हो उस समय उस अवस्थामें उसे विचलित न करे: अर्थात् विषयाभिमुख न करे ॥४४॥ ---

नास्वादयेत्सुखं तत्र निःसङ्गः प्रज्ञया भवेत ।

निश्चलं निश्चरचित्तमेकीकुर्यात्प्रयत्नतः ॥ ४५॥

उस साम्यावस्थामें [ प्राप्त होनेवाले ] सुखका आस्वादन न करे, बल्कि विवेकवती बुद्धिके द्वारा उससे निःसंग रहे । फिर यदि चित्त बाहर निकलने लगे तो उसे प्रयह्मपूर्वक निश्चल और एकाप्र करे ॥ ४५॥ समाधित्सतो योगिनो

यत्सुखं जायते तन्नास्वादयेत्,

तत्र न रज्येतेत्यर्थः । कथं तर्हि ?

निःसङ्गो निस्पृहः प्रज्ञया विवेक
युद्ध्या यदुपलभ्यते सुखं तदविद्यापरिकल्पितं मृपैवेति

विभावयेत् । ततोऽपि सुख
रागानिगृह्णीयादित्यर्थः ।

यदा पुनः सुखरागानिवृत्तं निश्वलखभावं सन्निश्वरद्वहिनि-र्गच्छद्भवति चित्तं ततस्ततो नियम्योक्तोपायेनात्मन्येवैकी-कुर्यात्प्रयत्नतः। चित्खरूपसत्ता-मात्रमेवापादयेदित्यर्थः॥ ४५॥ समाधिकी इच्छावाले योगीको जो सुख प्राप्त होता है उसका आस्वादन न करे अर्थात् उसमें राग न करें । तो फिर कैसे रहे ? निः-सङ्ग अर्थात् निःस्पृह होकर प्रज्ञा— विवेकवती बुद्धिसे ऐसी भावना करें कि यह जो कुछ सुख अनुभव हो रहा है वह अविद्यापरिकल्पित और मिध्या ही है । तात्पर्य यह कि उस सुखके रागसे भी चित्तका निप्रह करें ।

जिस समय सुखके रागसे निवृत्त होकर निश्चलखभाव हुआ चित्त फिर वाहर निकलने लगे तव उसे उपर्युक्त उपायसे वहाँसे भी रोककर प्रयत-पूर्वक आत्मामें एकाग्र करें । तात्पर्य यह है कि उसे चित्सकर सत्ता-मात्र ही सम्पादित करें ॥४५॥

मनं कव बहारूप होता है ?

यदा न लीयते चित्तं न च विक्षिप्यते पुनः । अनिङ्गनमनाभासं निष्पन्नं ब्रह्म तत्तदा ॥ ४६॥

जिस समय चित्त सुषुप्तिमें छीन न हो और फिर विक्षिप्त भी न हो तथा निश्चल और विषयाभाससे रहित हो जाय उस समय वह ब्रह्म ही हो जाता है ॥ ४६॥

माण्ड॰ ७—

यथोक्तोपायेन निगृहीतं चित्तं यदा सुषुप्ते न लीयते न च पुनर्विषयेषु विक्षिप्यते, अनिङ्गनमचलं निवातप्रदीप-कल्पम्, अनाभासं न केन-चित्कल्पितेन विषयभावेनाव-मासत इति, यदैवंलक्षणं चित्तं तदा निष्पन्नं ब्रह्म ब्रह्मस्क्रपेण निष्पन्नं चित्तं भवतीत्यर्थः॥४६॥

उपर्युक्त उपायसे निग्रह किया हुआ चित्त जिस समय सुष्ठितिमें छीन नहीं होता और न फिर विषयोंमें ही विश्वित होता है तथा वायुश्र्न्य स्थानमें रखे हुए दीपकके समान निश्चल और अनामास अर्थात् जो किसी भी कल्पित विषयभावसे प्रका्शित नहीं होता—ऐसा जिस समय यह चित्त हो जाता है उस समय वह ब्रह्म ही हो जाता है, अर्थात् उस अवस्थामें चित्त ब्रह्म-रूपसे निष्पन्न हो जाता है ॥४६॥

---

### स्वस्थं शान्तं सनिर्वाणमकथ्यं सुखमुत्तमम् । अजमजेन ज्ञेयेन सर्वज्ञं परिचक्षते ॥ ४७॥

[ उस अवस्थामें जो आनन्द अनुभव होता है उसे ब्रह्मज्ञ लोग ] स्वस्थ, शान्त, निर्वाणयुक्त, अकथनीय, निरतिशयसुखस्वरूप, अजन्मा, अजन्मा ज्ञेय (ब्रह्म) से अभिन्न और सर्वज्ञ बतलाते हैं ॥ ४७॥

यथोक्तं परमार्थसुखमात्म-सत्यानुबोधलक्षणं स्वस्थं स्वात्मनि स्थितम्, शान्तं सर्वानर्थोपशम-रूपम्, सनिर्वाणं निर्देतिर्निर्वाणं कैवल्यं सह निर्वाणेन वर्तते, तचाकथ्यं न शक्यते कथितुम्, अत्यन्तासाधारणविषयत्वात् ; उपर्युक्त आत्मसत्यानुबोधरूप परमार्थ-सुख 'स्ट्यम्'—अपने आत्मामें ही स्थित, 'शान्तम्'—सब प्रकारके अनर्थकी निवृत्तिरूप, 'सनिर्वाणम्'— निर्वाण—निर्वृति अर्थात् कैवल्यको कहते हैं, उस निर्वाणके सहित, तथा 'अकथ्यम्'—जो कहा न जा सके, क्योंकि उसका विषय अत्यन्त अ-

निरतिशयं हि सुखम्रत्तमं तद्योगिप्रत्यक्षमेव । न जातमि-त्यजं यथा विषयविषयम् । अजेनानुत्पन्नेन ज्ञेयेनाव्यतिरिक्तं सत्स्वेन सर्वज्ञरूपेण सर्वज्ञं ब्रह्मैव सुखं परिचक्षते कथयन्ति ब्रह्मविदः ॥ ४७॥

साधारण है, 'स्रखम्तमम्'-योगियोंको ही प्रत्यक्ष होनेवाला होनेके कारण निरतिशय सख है। तथा 'अजम्'-जो उत्पन्न न हो, जिस प्रकार कि विपयसम्बन्धी सख हुआ करता है, और अज यानी उत्पन्न न होनेवाले ज्ञेयसे अभिन होनेके कारण अपने सर्वज्ञरूपसे खयं ब्रह्म ही वह सख है-ऐसा ब्रह्मज्ञलोग [ उसके विषयमें ] कहते हैं ॥ ४७॥

#### परमार्थसत्य क्या है ?

छोहादिवत्सृष्टिरुपासना चोक्ता परमार्थस्वरूपप्रतिपत्त्युपायत्वेन न परमार्थसत्येति । परमार्थसत्यं तु

सर्वोऽप्ययं मनोनिग्रहादिर्मृ- | मित्तका और लोहादिके समान ये मनोनिप्रहादि सम्पूर्ण सृष्टि तया उपासना परमार्थखरूपकी प्राप्तिके उपायरूपसे ही कहे गये हैं; ये परमार्थसत्य नहीं हैं। परमार्थसत्य तो यही है कि-

न कश्चिजायते जीवः संभवोतस्य न विद्यते । एतत्तदुत्तमं सत्यं यत्र किञ्चिन्न जायते॥ ४८॥

कोई भी जीव उत्पन्न नहीं होता; क्योंकि उसका कोई कारण ही नहीं है। जिस अजन्मा ब्रह्ममें किसीकी उत्पत्ति नहीं होती वही सर्वोत्तम सत्य है ॥ ४८॥

न कश्चिजायते जीवः कर्ता
भोक्ता च नोत्पद्यते केनचिदिप
प्रकारेण । अतः स्वभावतोऽजस्यास्यैकस्यात्मनः संभवः
कारणं न विद्यते नास्ति ।
यसान्न विद्यतेऽस्य कारणं तसान्न
'कश्चिजायते जीव इत्येतत् । पूर्वेषूपायत्वेनोक्तानां सत्यानामेतदुत्तमं सत्यं यसिन्सत्यस्कूपं
ब्रह्मण्यणुमात्रमिष किंचिन्न
जायत इति ॥ ४८ ॥

कोई भी जीव उत्पन्न नहीं होता— अर्थात् किसी भी प्रकारसे कर्ता-भोक्ताकी उत्पत्ति नहीं होती। अतः स्वभावसे ही इस एक अजन्मा आत्मा-का कोई सम्भव—कारण नहीं है। और क्योंकि इसका कोई कारण नहीं है इसिल्ये किसी जीवकी उत्पत्ति भी नहीं होती—यही इसका तात्पर्य है। पहले उपायरूपसे बतलाये हुए सत्योंमें यही उत्तम सत्य है, जिस सत्यखरूप ब्रह्ममें कोई भी वस्तु अणुमात्र भी उत्पन्न नहीं होती॥४८॥

#### 

इति श्रीगोविन्दभगवःपृष्यपादिशिष्यस्य परमहंसपरिव्राजकाचार्यस्य श्रीशङ्करभगवतः कृतौ गोडपादीयागमशास्त्रभाष्येऽद्वैताख्यं तृतीयं प्रकरणम् ॥ ३ ॥

ॐ तत्सत्



### अलातशानितपकरण

~5\*\$\$\$\$ea~

ओङ्कारनिर्णयद्वारेणागमतः

प्रतिज्ञातसाद्वैतस्य

प्रकरण-प्रयोजनम् वाह्यविषयभेद्वैतथ्या-

च सिद्धस्य पुनरद्वैते

शास्त्रयुक्तिभ्यां साक्षानिर्धारितस्यैतदुक्तमं सत्यिमित्युपसंहारः
कृतोऽन्ते । तस्यैतस्यागमार्थस्याद्वैतदर्शनस्य प्रतिपक्षभूता द्वैतिनो
वैनाशिकाश्च तेषां चान्योन्यविरोधाद्रागद्वेषादिक्के शास्पदं
दर्शनमिति मिथ्यादर्शनत्वं
स्रचितम् । क्के शानास्पदत्वात्सम्यग्दर्शनमित्यद्वैतदर्शनं
स्त्यते । तदिह विस्तरेणान्योन्य-

विरुद्धतयाऽसम्यग्दर्शनत्वं प्रदृश्यं

ओंकारके निर्णयद्वारा आगम-प्रकरणमें प्रतिज्ञा किये अद्वैतका-जिसे कि [वैतथ्यप्रकरणमें] वाह्य विषयभेदके मिध्यात्वद्वारा सिद्ध किया है और फिर अद्वैत प्रकरणमें शास्त्र और यक्तियोंसे साक्षात् निश्चय किया है, [पिछले प्रकरणके] अन्तमें 'एतदुत्तमं सत्यम्' ऐसा कहकर उपसंहार किया गया । वेद-के ताल्पर्यभूत इस अद्वैतदर्शनके विरोधो जो द्वैतवादी और वैनाशिक (बौद्ध आदि) हैं उनके दर्शन परस्पर विरोधी होनेके कारण राग-द्वेषादि क्षेशोंके आश्रय हैं, अतः उनका मिध्यादर्शनत्व स्रचित होता है । और राग-द्वेषादि क्लेशोंका आश्रय न होनेके कारण अद्वैतदर्शन ही सम्यग्दर्शन है-इस प्रकार उसकी स्तुति की जाती है। अब यहाँ, परस्पर विरोधी होनेके कारण विस्तारपूर्वक उन ( द्वैतवादी आदि दार्शनिकोंके दर्शन ) का मिथ्या-दर्शनत्व प्रदर्शित कर उनके प्रति- तत्त्रतिषेधेनाद्वैतदर्शनसिद्धिरुप-संहर्तव्यावीतन्यायेनेत्यलात-शान्तिरारभ्यते ।

तत्राद्वैतदर्शनसम्प्रदायकर्तः
अद्वैतस्वरूपेणैव नमस्कारार्थोऽयमाद्यश्लोकः । आचार्यपूजा
ह्यभिप्रेतार्थसिद्धचर्थेष्यते शास्त्रारम्भे ।

षेधद्वारा आवीतन्यायसे अब्दैतदर्शन-की सिद्धिका उपसंहार करना है—इसी-लिये अलातशान्तिप्रकरणका आरम्भ किया जाता है।

उसमें अद्वैतदर्शनसम्प्रदायके कर्ताको अद्वैतरूपसे ही नमस्कार करनेके लिये यह पहला श्लोक है, क्योंकि शास्त्रके आरम्भमें आचार्यकी पूजा अभिप्रेत अर्थकी सिद्धिके लिये इष्ट ही है।

नारायण-नमस्कार

ज्ञानेनाकाशकल्पेन धर्मान्यो गगनोपमान् । ज्ञेयाभिन्नेन संबुद्धस्तं वन्दे द्विपदां वरम् ॥ १ ॥

जिसने ज़ेय (आत्मा ) से अभिन्न आकाशसदश ज्ञानसे आकाश-सदश धर्मों (जीवों ) को जाना है उस पुरुषोत्तमको नमस्कार करता हूँ ॥ १॥

आकाशेनेषदसमाप्तमाकाश-कल्पमाकाशतुल्यमेतत् । तेना-काशकल्पेन ज्ञानेन, किम् ? धर्मानात्मनः, किंविशिष्टानगग- जो आकाशकी अपेक्षा कुछ असम्पूर्ण हो † उसे आकाशकल्प अर्थात् आकाशतुल्य कहते हैं। उस आकाशसदश ज्ञानसे—िकसे? आत्माके धर्मोंको। किस प्रकारके

\* अनुमान दो प्रकारका है—अन्वयी और व्यतिरेकी। अन्वयी अनुमान-में एक वस्तुकी सत्तासे दूसरी वस्तुकी सत्ता सिद्ध की जाती है तथा व्यतिरेकी में एक वस्तुके अभावसे दूसरी वस्तुका अभाव सिद्ध किया जाता है। इस व्यतिरेकी अनुमानका ही दूसरा नाम 'आवीत अनुमान' भी है।

† असम्पूर्णका यह भाव नहीं समझना चाहिये कि ब्रह्म आकाशकी अपेक्षा कुछ न्यून है। इसका केवल यही भाव है कि वह सर्वथा आकाशरूप ही नहीं है—आकाशसे कुछ मिलता-जुलता है।

नोपमानगगनम्पमा येषां ते गग-नोपमास्तानात्मनो धर्मान । ज्ञानस्यैव पुनर्विशेषणम्— ज्ञेयेधमेरातमभिरभिन्नमग्न्युष्ण-वत्सवितृप्रकाशवच ज्ञानं तेन ज्ञेयाभिन्नेन ज्ञानेनाकाशकल्पेन ज्ञेयात्मखरूपाच्यतिरिक्तेन गग-नोपमान्धर्मान्यः संबुद्धः संबुद्धवा-निति, अयमेवेश्वरो यो नारायणा-ख्यस्तं वन्देशभवादये द्विपदां वरं द्विपदोपलक्षितानां प्ररुपाणां वरं प्रधानं पुरुषोत्तममित्यभिप्रायः। उपदेष्ट्रनमस्कारमुखेन ज्ञान-ज्ञेयज्ञात्भेदरहितं परमार्थतत्त्व-

दर्शनमिह प्रकरणे प्रतिपिपाद-

प्रतिज्ञातं भवति ॥१॥

प्रतिपक्षप्रतिषेधद्वारेण

धर्मोंको ? गगनोपम धर्मोंको-गगन ( आकाश ) जिनकी उपमा हो उन्हें गगनोपम कहते हैं-ऐसे आत्मा-के धर्मोंको । ज्ञानका ही फिर विशेषण देते हैं-अग्निसे उष्णता और सूर्यसे प्रकाशके समान जो ज्ञान ज्ञेय धर्मों अर्थात् आत्माओंसे अभिन है उस ज्ञेयामिन अर्थात ज्ञेय आत्माके खरूपसे अन्यतिरिक्त जानसे जिसने आकाशसदश आकाशोपम धर्मीको सदा ही सम्यक् प्रकार जाना है-ऐसा जो नारायण-संज्ञक \* ईश्वर है उस द्विपदांवर-दो पदोंसे उपलक्षित पुरुषोंमें श्रेष्ठ यानी प्रधान पुरुषोत्तमकी वन्दना-अभिवादन करता हूँ।

उपदेष्टाको नमस्कार करनेसे यह प्रतिज्ञा की जाती है कि इस प्रकरणमें विरुद्ध पक्षके प्रतिषेधद्वारा ज्ञान, ज्ञेय और ज्ञाताके भेदसे रहित परमार्थदर्शनका प्रतिपादन करना अभीष्ट है ॥ १ ॥

-

यहाँ अद्वैतसम्प्रदायके आदि आचार्य वदिकाश्रमाधीश्वर तापसाप्रगण्य श्रीनारायणकी वन्दना की गयी है।

#### अद्वैतदर्शनकी वन्दना

अधुना अद्वैतदर्शनयोगस्य नमस्कारस्तत्स्तुतये-- अत्र अद्वैतदर्शनयोगको, उसकी स्तुतिके लिये, नमस्कार किया जाता है—

# अस्पर्शयोगो वै नाम सर्वसत्त्वसुखो हितः । अविवादोऽविरुद्धश्च देशितस्तं नमाम्यहम् ॥ २ ॥

[ शास्त्रोंमें ] जिस सम्पूर्ण प्राणियोंके लिये सुखकर, हितकारो, निर्विवाद और अविरोधी अस्पर्शयोगका उपदेश किया गया है, उसे मैं नमस्कार करता हूँ ॥ २ ॥

स्पर्शनं स्पर्शः संवन्धो न विद्यते यस्य योगस्य केन-चित्कदाचिदिप सोऽस्पर्शयोगो ब्रह्मस्वभाव एव, वै नामेति ब्रह्मविदामस्पर्शयोग इत्येवं-प्रसिद्ध इत्यर्थः । स च सर्व-सत्त्वसुखः । भवति कश्चिदत्यन्त-सुखसाधनविशिष्टोऽपि दुःखरूपः, यथा तपः । अयं तु न तथा । किं तर्हि सर्वसत्त्वानां सुखः ।

तथेह भवति कश्चिद्विषयोप-

भोगः सुलो न हितः। अयं तु

जिस योगका किसीसे कभी स्पर्श यानी सम्बन्ध नहीं है उसे 'अस्पर्शयोग' कहते हैं; वह ब्रह्म-सभाव ही है। 'वं' 'नाम' इन पदोंका यह तात्पर्य है कि वह 'ब्रह्मवेत्ताओंका अस्पर्शयोग' इस नामसे प्रसिद्ध है और वह समस्त प्राणियोंके लिये सुखकर होता है। कोई विषय तो अत्यन्त सुखसाधन-विशिष्ट होनेपर भी दुःखरूप होता है, जैसा कि तप। किन्तु यह ऐसा नहीं है। तो फिर कैसा है? यह सभी प्राणियोंके लिये सुखदायक है।

इसी प्रकार इस लोकमें कोई-कोई विषयसामग्री सुखदायक तो होती है किन्तु हितकर नहीं होती ।

सुखो हितश्च नित्यमप्रचलित-खभावत्वात् । किं चाविवादो विरुद्धवदनं विवादः पक्षप्रति-पक्षणीत्रप्रहेण यसिन विद्यते सोऽविवादः। कसात् ? यतो-र्ञवरुद्धश्च। य ईदशो योगो देशितः उपदिष्टः शास्त्रेण तं नमाम्यहं प्रणमामीत्यर्थः ॥ २॥

किन्त यह तो सर्वदा अविचल-स्रभाव होनेके कारण सुखदायक भी है और हितकर भी। यही नहीं. यह अविवाद भी है। जिसमें पक्ष-प्रतिपक्ष स्त्रीकार करके विरुद्ध कथनरूप विवाद नहीं होता उसे अविवाद कहते हैं। ऐसा यह क्यों है ? क्योंकि यह सबसे अविरुद्ध है। ऐसे जिस योगका शास्त्रने उपदेश किया है, उसे मैं नमस्कार यानी प्रणाम करता हूँ ॥ २ ॥

withness

द्वैतवादियोंका पारस्परिक विरोध

विरुध्यन्ते ? इत्युच्यते-

द्वैतिनः परस्परं | द्वैतवादियोंमें परस्पर किस प्रकार विरोध है ? सो वतलाया जाता है-

भूतस्य जातिमिच्छन्ति वादिनः केचिदेव हि ।

अभूतस्यापरे धीरा विवदन्तः परस्परम् ॥ ३ ॥

उनमेंसे कोई-कोई वादी तो सत् पदार्थकी उत्पत्ति मानते हैं और कोई दूसरे बुद्धिशाली परस्पर विवाद करते हुए असल्पदार्थकी उत्पत्ति स्वीकार करते हैं ॥ ३ ॥

भतस्य विद्यमानस्य वस्तुनो । जातिम्रत्पत्तिमिच्छन्ति वादिनः केचिदेव हि सांख्या न सर्वे

कोई-कोई वादी-केवल सांख्य-मतावलम्बी, सम्पूर्ण द्वैतवादी नहीं-भूत यानी विद्यमान वस्तुकी जाति-उत्पत्ति मानते हैं; और क्योंकि

एव द्वैतिनः । यसादभृतसा-वैशेषिका विद्यमानस्यापरे नैयायिकाश्च धोरा धीमन्तः प्राज्ञाभिमानिन इत्यर्थः विव-दन्तो विरुद्धं वदन्तो ह्यन्योन्य-मिच्छन्ति जेतुमित्यभिप्रायः॥३॥ तात्पर्य है ॥ ३ ॥

दूसरे धीर-बुद्धिमान् यानी भिमानी वैशेषिक और नैयायिक-लोग अभूत अर्थात् अविद्यमान वस्तु-का जन्म खीकार करते हैं, इसलिये परस्पर विवाद यानी विरुद्ध भाषण करते हुए वे एक-दूसरेको जीतनेकी इच्छा करते रहते हैं-यह इसका

तैरेवं विरुद्धवदनेनान्योन्य-पक्षप्रतिषेधं कुर्वद्भिः किं ख्यापितं भवत्युच्यते-

परस्पर विवाद करके एक-दूसरे-के पक्षका खण्डन करनेवाछे उन वादियोंद्वारा किस सिद्धान्तका प्रकाश किया जाता है, सो बतलाते हैं-

### भूतं न जायते किंचिदभूतं नैव जायते। विवदन्तोऽद्वया ह्येवमजातिं ख्यापयन्ति

[ िकन्हींका मत है-] 'कोई सद्वस्तु उत्पन्न नहीं होती' और कोई कहते हैं— ] 'असद्वस्तुका जन्म नहीं होता'—इस प्रकार परस्पर विवाद करनेवाले ये अद्वैतवादी\* अजाति (अजातवाद) को ही प्रकाशित करते हैं ॥ ४ ॥

भृतं विद्यमानं वस्तु न जायते किंचिद्विद्यमानत्वादेवात्मवदित्येवं वदन्नसद्वादी सांख्यपक्षं प्रति-षेधति सज्जन्म । तथा भृतमविद्य-मानमविद्यमानत्वान्नेव जायते

कोई भी भूत अर्थात् विद्यमान वस्तु, विद्यमान होनेके कारण ही, उत्पन्न नहीं होती; जैसे कि आत्मा— इस प्रकार कहकर असद्वादी, सांख्य-के पक्ष सद्वादका, खण्डन करता है। तथा सांख्य भी 'अभूत-अविद्यमान वस्तु अविद्यमान होनेके कारण ही

<sup>\*</sup> यहाँ द्वैतवादियोंको ही व्यंगसे 'अद्वैतवादी' कहा है।

शशिवपाणविद्त्येवं वदन्सां-ख्योऽप्यसद्वादिपक्षमसञ्जन्म प्रति-पेधित । विवदन्तो विरुद्धं वदन्तो-ऽद्वया अद्वैतिनो ह्येते अन्योन्यस्य पक्षौ सदसतोर्जन्मनी प्रतिपेधन्तो-ऽजातिमनुत्पत्तिमर्थात्ख्यापयन्ति प्रकाशयन्ति ते ॥ ४॥

शशश्रुक्तके समान उत्पन्न नहीं हो सकती'—ऐसा कहकर असदादीके पक्ष असत्वी उत्पत्तिका प्रतिपेध करता है। इस प्रकार परस्पर विवाद यानी विरुद्ध भाषण करनेवाले ये अद्वैतवादी—क्योंकि वस्तुतः ये अद्वैतवादी ही हैं—एक-दूसरेके पक्ष सज्जन्म और असज्जन्मका खण्डन करते हुए अर्थतः अजाति—अनुत्पत्ति-को ही प्रकाशित करते हैं॥ १॥

-∋\*c-

द्वैतवादियोंद्वारा प्रदिशत अजातिका अनुमोदन ख्याप्यमानामजातिं तैरनुमोदामहे वयम् । विवदामो न तैः सार्धमविवादं निबोधत ॥ ५॥

उनके द्वारा प्रकाशित की हुई अजातिका हम भी अनुमोदन करते हैं। हम उनसे विवाद नहीं करते अतः तुन उस निर्विवाद [परमार्थ-दर्शन] को अच्छी तरह समझ छो॥ ५॥

तैरेवं रूयाप्यमानामजातिमेवमस्त्वत्यनुमोदामहे केवलं न
तैः सार्थं विवदामः पक्षप्रतिपक्षग्रहणेनः यथा तेऽन्योन्यमित्यभिप्रायः। अतस्तमविवादं विवादरहितं परमार्थदर्शनमनुज्ञातमसाभिनिंबोधत हे शिष्याः।।५॥

उनके द्वारा इस प्रकार प्रकाशित की गयी अजातिका हम 'ऐसा ही हो' इस प्रकार केवल अनुमोदन करते हैं । तात्पर्य यह है कि पक्ष-प्रतिपक्ष लेकर उनके साथ विवाद नहीं करते, जैसा कि वे आपसमें किया करते हैं। अतः हे शिष्यगण! हमारेद्वारा उपदेश किये हुए उस अविवाद—विवादरहित परमार्थदर्शन-को तुम अच्छी तरह समझ लो।।।।।

# अजातस्यैव घर्मस्य जातिमिच्छन्ति वादिनः । अजातो ह्यमृतो घर्मो मर्त्यतां कथमेष्यति ॥ ६ ॥

ये वादीलोग अजात वस्तुका ही जन्म होना स्वीकार करते हैं। किन्तु जो पदार्थ निश्चय ही अजात और अमृत है वह मरणशीलताको कैसे प्राप्त हो सकता है ! ॥ ६॥

सदसद्वादिनः सर्वेऽपीति । पुरस्तात्कृतभाष्यश्लोकः ॥ ६ ॥

यहाँ [ 'वादिनः' पदसे ] सभी सद्वादी और असद्वादी अभिप्रेत हैं। इस श्लोकका भाष्य पहले \* किया जा चुका है॥ ६॥

#### स्वभावाविपर्यय असम्भव है

### न भवत्यमृतं मत्यं न मत्यंममृतं तथा। प्रकृतेरन्यथाभावो न कथंचिद्भविष्यति॥७॥

मरणरहित वस्तु कभी मरणशील नहीं हो सकती और मरणशील मरणहीन नहीं हो सकती, क्योंकि किसीके स्वभावका विपर्यय किसी प्रकार होनेवाला नहीं है।। ७॥

## स्वभावेनामृतो यस्य धर्मो गच्छित मर्त्यताम् । कृतकेनामृतस्तस्य कथं स्थास्यति निश्चलः॥ ८॥

जिसके मतमें खभावते ही मरणहीन धर्म मरणशीलताको प्राप्त हो जाता है; उसके सिद्धान्तानुसार कृतक (जन्म) होनेके कारण वह अमृत पदार्थ निश्चल (चिरस्थायी) कैसे रह सकेगा ? ॥ ८॥

देखिये अद्वैतप्रकरण श्लोक २० का अर्थ।

उक्तार्थानां श्लोकानामिहोप-न्यासः परवादिपक्षाणामन्योन्य-विरोधरूयापितानुत्पत्त्यनुमोदन-प्रदर्शनार्थः॥ ७-८॥

जिनका अर्थ पहले कहा जा चुका है ऐसे उपर्युक्त [तीन] श्लोकों-का उल्लेख यहाँ विपक्षी वादियोंके पक्षोंके पारस्परिक विरोधसे प्रकाशित अजातिका अनुमोदन प्रदर्शित करने-के लिये किया गया है ॥ ७-८॥

--

यसाह्योकिक्यपि प्रकृतिर्न विपर्येति, कासावित्याह—

क्योंकि लौकिकी प्रकृतिका भी विपर्यय नहीं होता [फिर पारमार्थिकी-का तो कैसे होगा ?] किन्तु वह प्रकृति है क्या ? इसपर कहते हैं—

सांसिद्धिकी स्वाभाविकी सहजा अकृता च या । प्रकृतिः सेति विज्ञेया स्वभावं न जहाति या ॥ ६ ॥

जो उत्तम सिद्धिद्वारा प्राप्त, स्वभावसिद्धा, सहजा और अकृता है तथा कभी अपने स्वभावका परित्याग नहीं करती वही 'प्रकृति' है— ऐसा जानना चाहिये॥ ९॥

सम्यक्तिसद्धिः संसिद्धिस्तत्र भवा सांसिद्धिकी यथा योगिनां सिद्धानाम् अणिमाद्यैश्वर्यप्राप्तिः प्रकृतिः । सा भूतभविष्यत्काल-योगि योगिनां न विपर्येति तथैन सा । तथा स्वाभाविकी द्रन्यस्वभावत एव यथाग्न्या-

सम्यक् सिद्धिका नाम संसिद्धि है; उससे होनेवाळीको 'सांसिद्धिकी' कहते हैं; जिस प्रकार कि सिद्ध योगियोंको अणिमादि ऐश्वर्यकी प्राप्ति उनकी प्रकृति है । योगियोंकी उस प्रकृतिका भूत और भविष्यत् कालमें भी विपर्यय नहीं होता—वह जैसो-की-तैसी ही रहती है । तथा 'स्नामाविकी' वस्तुके स्नमावंसे सिद्ध; जैसी कि दीनाम उष्णप्रकाशादिलक्षणा, सापि न कालान्तरे व्यभिचरति देशान्तरे च । तथा सहजा आत्मना सहैव जाता यथा पश्या-दीनामाकाशगमनादिलक्षणा। अन्यापि या काचिदकृता केनचित्र कृता यथापां निम्न-देशगमनादिलक्षणा । अन्यापि या काचित्खभावं न जहाति सा सर्वा प्रकृतिरिति विज्ञेया लोके। मिथ्याकरिपतेष ठौकिकेष्वपि वस्तुषु प्रकृतिनीन्यथा भवति किमुताजखभावेषु परमार्थ-वस्तुष्वमृतत्वलक्षणा प्रकृतिनी-न्यथा भवतीत्यभिप्रांयः ॥ ९॥

अग्नि आदिकी उप्णता एवं प्रकाशादि-रूपा प्रकृति होती है। उसका भी कालान्तर और देशान्तरमें व्य-भिचार नहीं होता । तथा 'सहजा' अंपने साथ ही उत्पन्न होनेवाळी; जैसे कि पक्षी आदिकी आकाश-गमनादिरूपा प्रकृति होती है।

और भी जो कोई 'अकृता'-किसीके द्वारा सम्पादन न की हुई; जैसे कि जलोंकी प्रकृति निम्न प्रदेश-की ओर जानेकी है। तथा इसके सिवा अन्य भी जो कोई अपने खभाव-को नहीं छोड़ती उस सबको लोकमें नामसे ही 'प्रकृति' जानना चाहिये। मिथ्या कल्पना की हुई लौकिक वस्तुओंमें भी उनकी प्रकृति अन्यथा नहीं होती; फिर अजखभाव परमार्थ वस्तुओंमें उनकी अमृतत्व-लक्षणा प्रकृति अन्यथा नहीं हो सकती-इसमें तो कहना ही क्या है ? यह इसका अभिप्राय है ॥९॥

जीवका जरामरण माननेमें दोष

र्यस्या अन्यथाभावो वादिभिः

किंविषया पुनः सा प्रकृति- वादीलोग जिसके अन्ययाभावकी कल्पना करते हैं उस प्रकृतिका विषय क्या है ? और उनकी करूप्यते करूपनायां वा को दोप कल्पनामें क्या दोष है ? इसपर इत्याह-

कहते हैं---

जरामरणनिर्मुक्ताः सर्वे धर्माः स्वभावतः। जरामरणमिच्छन्तरच्यवन्ते तन्मनीषया ॥ १०॥

समस्त जीव सभावसे ही जरा-मरणसे रहित हैं। उनके जरा-मरण खीकार करनेवाले लोग, इस विचारके कारण ही, खमावसे च्युत हो जाते हैं॥ १०॥

जरामरणनिर्म्यक्ताः—जरा-मरणादिसर्वविक्रियावर्जिता इत्यर्थः । के ? सर्वे धर्माः सर्व आत्मान इत्येतत्स्वभावतः प्रकृतितः। एवंस्वभावाः सन्तो धर्मा जरामरणमिच्छन्त इच्छन्त इवेच्छन्तो रज्ज्वामिव सर्पमात्मनि कल्पयन्तइच्यवन्ते स्वभावतश्च-लन्तीत्यर्थः, तन्मनीषया जन्म-मरणचिन्तया तद्भावभावितत्व-दोषेणेत्यर्थः ॥ १० ॥

'जरामरणनिर्मुक्ताः' अर्थात् जरा-मरणादि सम्पूर्ण विकारोंसे रहित हैं। कौन ? सम्पूर्ण धर्म अर्थात् समस्त जीवात्मा, स्वभावतः यानी प्रकृतिसे ही । ऐसे स्वभाववाले होनेपर भी जरा-मरणके इच्छुकके समान इच्छा करनेवाले अर्थात् रञ्जु-में सर्पकी भाँति आत्मामें जरा-मरण-की कल्पना करनेवाले जीव, उसकी मनीषा-जरामरणकी चिन्तासे अर्थात् उस भावसे भावित होनेके दोषवश अपने खभावसे च्युत -विचित हो जाते हैं।। १०॥

---

सांख्यमतपर वैशेषिककी आपत्ति

कथं सञ्जातिवादिभिः। सांख्यैरनुपपन्नमुच्यत इत्याह वैशेषिकः-

सज्जातिवादी सांख्यमतावल-म्बियोंका कथन किस प्रकार असङ्गत है ? सो वैशेषिकमतावलम्बी बतलाते हैं--

## कारणं यस्य वै कार्यं कारणं तस्य जायते। जायमानं कथमजं भिन्नं नित्यं कथं च तत्॥ ११॥

जिस (सांख्यमतावलम्बी) के मतमें कारण ही कार्य है उसके सिद्धान्तानुसार कारण ही उत्पन्न होता है। किन्तु जब कि वह जन्म छेनेवाला है तो अजन्मा कैसे हो सकता है और भिन्न (विदीर्ण) होनेपर भी नित्य कैसे हो सकता है १॥ ११॥

कारणं मृद्रदुपादानलक्षणं यस्य वादिनो वै कार्यं कारणमेव कार्याकारेण परिणमते वादिन इत्यर्थः, तस्याजमेव सत्प्रधानादि कारणं महदादि-कार्यरूपेण जायत इत्यर्थः। महदाद्याकारेण चेज्जायमानं प्रधानं कथमजमुच्यते तैर्वि-प्रतिषिद्धं चेदं जायतेऽजं चेति । नित्यं च तैरुच्यते प्रधानं भिन्नं विदीर्णं स्फुटितमेकदेशेन सत्कथं नित्यं भवेदित्यर्थः । न हि सावयवं घटादि एकदेश-

जिस वादीके मतमें मृतिकाके समान उपादान कारण ही कार्य है अर्थात् जिसके मतमें कारण ही कार्य है अर्थात् जिसके मतमें कारण ही कार्यरूपमें परिणत होता है उसके सिद्धान्तानुसार प्रधानादि कारण अजन्मा होता हुआ भी महदादि कार्यरूपसे उत्पन्न होता है—ऐसा इसका तात्पर्य है। किन्तु यदि प्रधान महदादिरूपसे उत्पन्न होने-वाल है तो वे उसे अजन्मा कैसे वतलाते हैं? उत्पन्न होता है और अजन्मा भी है—ऐसा कथन तो परस्पर विरुद्ध है।

इसके सिवा वे प्रधानको नित्य भी वतलाते हैं। किन्तु वह भिन्न— विदीर्ण अर्थात् एक देशमें स्फुटित यानी विकृत होनेवाला होकर भी नित्य कैसे हो सकता है ? ताल्पर्य यह कि घटादि सावयव पदार्थ, जो एक

<sup>\*</sup> जैसे बीज अङ्कररूपसे फूटता है।

स्फ्रुटनधर्मि नित्यं दृष्टं लोक इत्यर्थः । विदीर्णं च स्यादेकदेशे-नाजं नित्यं चेति एतद्विप्रतिषिद्धं तैरिभधीयत इत्यिभप्रायः।।११।। ऐसा इसका अभिप्राय है ॥११॥

देशमें स्फटित होनेवाले हैं, लोकमें कभी नित्य नहीं देखे गये। वह अपने एक देशमें विदीर्ण होता है तथा अज और नित्य भी है-यह तो उनका विरुद्ध कथन ही है-

--उक्तस्यैवार्थस्य स्पष्टीकरणार्थ-माह-

उपर्युक्त अभिप्रायका ही स्पष्टी-करण करनेके लिये कहते हैं-

कार्यमजं यदि । कारणाद्यद्यनन्यत्वमतः जायमानाद्धि वै कार्यात्कारणं ते कथं ध्रुवम् ॥ १२ ॥

यदि कारणसे कार्यकी अभिन्नता है तव तो तुम्हारे मतमें कार्य भी अजन्मा है; और यदि ऐसी वात है तो उत्पन्न होनेवाले कार्यसे अभिन्न होनेपर कारण भी किस प्रकार निश्चल रह सकता है ? ॥ १२ ॥

कारणादजात्कार्यस्य यद्यनन्य-त्वमिष्टं त्वया ततः कार्यकारणयोः कार्यमजमिति प्राप्तम् । अभिन्नत्वे विप्रतिपत्तिः इदं चान्यद्विप्रतिपिद्धं कार्यमजं चेति तय।

किं चान्यत्कार्यकारणयोरनन्यत्वे जायमानाद्धि वै कार्यात्कारण-मनन्यन्तित्यं ध्रुवं च ते कथं भवेत् । न हि कुकुट्या एकदेशः पच्यत एकदेशः प्रसवाय कल्प्यते ॥ १२॥

यदि तम्हें अजन्मा कारणसे कार्यकी अनस्यता इष्ट है तो ितुम्हारे मतमें ] यह बात सिद्ध होती है कि कार्य भी अजन्मा है। किन्तु कार्य है और अजन्मा है-यह तुम्हारे कथनमें एक दूसरा विरोध है। इसके सिया, कार्य और कारणकी अनन्यता होनेपर उत्पत्तिशील कार्यसे अभिन्न उसका कारण नित्य और निश्रल कैसे रह सकता है ? ऐसा कभी नहीं हो सकता कि सुगीका एक अंश तो पकाया जाय और दूसरा सन्तानोत्पत्तिके योग्य बनाये रखा जाय ॥ १२ ॥

किं चान्यत्— इसके सिवा और भी— अजाद्धें जायते यस्य दृष्टान्तस्तस्य नास्ति वै । जाताच जायमानस्य न व्यवस्था प्रसज्यते ॥ १३ ॥

जिसके मतमें अजन्मा दस्तुसे ही किसी कार्यकी उत्पत्ति होती है उसके पास निश्चय ही इसका कोई दृष्टान्त नहीं है । और यदि जात पदार्थसे हो कार्यकी उत्पत्ति मानी जाय तो अनवस्था उपस्थित हो जाती है ॥ १३॥

अजादनुत्पन्नाद्धस्तुनो जायते

यस्य वादिनः कार्य

वस्य वादिनः कार्य

हमयोरिष दृष्टान्तस्य नास्ति

कारणह्यानुपपत्तिः ये, दृष्टान्ताभावे
ऽर्थादजान्न किचिज्जायत इति

सिद्धं भवतीत्यर्थः । यदा

पुनर्जाताञ्जायमानस्य वस्तुनः

अम्युपगमः, तद्यन्यसात्

जातात्तद्यन्यसादिति न

व्यवस्था प्रसज्यते । अनवस्थानं

स्यादित्यर्थः ॥ १३ ॥

जिस वादीके मतमें अज-अन-त्पन्न वस्तुसे कार्यकी उत्पत्ति होती है उसके पास निश्चय ही कोई दृष्टान्त नहीं है । अतः तात्पर्य यह हुआ कि दृष्टान्तका अभाव होनेके कारण यह बात खयं सिद्ध हो जाती है कि अज वस्तुसे किसीकी उत्पत्ति नहीं होती । और जब किसी जात-उत्पन्न होनेवाली वस्तुसे कार्यवर्गकी उत्पत्ति मानी जाती है तो वह भी किसी अन्य जात वस्तुसे उत्पन्न होनी चाहिये और वह किसी औरहीसे उत्पन्न होनी चाहिये-इस प्रकार कोई व्यवस्था ही नहीं रहती; अर्थात् अनवस्था उपस्थित हो जाती है ॥ १३॥

### हेत् और फलके अन्योन्यकारणत्वमें दोष

"यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभृत्" | स्तमाश्रित्याह

''जिस अवस्थामें इसकी दृष्टिमें ( वृ० उ० २ । ४ । १४ ) इति सिव आत्मा ही हो गया है" इस पर्मार्थतो द्वैताभावः श्रुत्योक्त- श्रुतिने जो परमार्थतः द्वैतका अभाव वतलाया है, उसीको आश्रित करके

हेतोरादिः फलं येषामादिहेंतुः फलस्य च । हेतोः फलस्य चानादिः कथं तैरुपवर्ण्यते ॥ १४॥

जिनके मतमें हेतुका कारण फल है और फलका कारण हेतु है वे हेत और फलके अनादित्वका प्रतिपादन कैसे करते हैं ? ॥ १४ ॥

हेतोर्धमदिरादिः कारणं। देहादिसंघातः फलं येषां वादिनाम् । तथादिः कारणं हेत्रर्धमधिमीदिः फलस्य च देहा-दिसंघातस्य । एवं हेत्रफलयोरित-रेतरकार्यकारणत्वेनादिमत्त्वं व्यद्भिरेवं हेतोः फलस्य चाना-दित्वं कथं तैरुपवर्ण्यते ? विप्रतिषिद्धमित्यर्थः । न नित्यस्य कटस्यस्यात्मनो हेतु-फलात्मता संभवति ॥ १४॥

जिन वादियोंके मतमें हेतु अर्थात् धर्मादिका आदि-कारण देहादि संघातरूप फल है तथा देहादि संघातरूप फलका आदि-कारण धर्माधर्मादि हेतु है \*-इस प्रकार हेत् और फलका एक-दूसरेके कार्य-कारणरूपसे कारणत्व बतलाने-वाले उन लोगोंद्वारा हेत् और फलका अनादित्व किस प्रकार प्रतिपादन किया जाता है ? अर्थात् उनका यह क्थन सर्वथा विरुद्ध है। नित्य कूटस्थ आत्माकी हेत्रफलत्मकता तो किसी प्रकार भी सम्भव नहीं है ॥ १४ ॥

Co Tropic

<sup>\*</sup> अर्थात् जो धर्मादिको शरीरादिकी प्राप्तिका कारण और शरीरको धर्मादि-सम्पादनका कारण मानते हैं।

कथं तैर्विरुद्धमभ्युपगम्यत वे किस प्रकार विरुद्ध मतको मानते हैं, सो वतलाया जाता है— इत्युच्यते-

हेतोरादिः फलं येषामादिहेंतुः फलस्य च । तथा जन्म भवेत्तेषां पुत्राज्जन्म पितुर्यथा ॥ १५॥

जिनके मतमें हेत्का कारण फल है और फलका कारण हेतु है उनकी [ मानी हुई ] उत्पत्ति ऐसी ही है जैसे पुत्रसे पिताका जन्म होनां॥ १५॥

पुत्राज्जन्म पितुः ॥ १५॥ वतलानेमें ॥ १५॥

हेतुजन्यादेव फलाद्वेती- | हेतुसे उत्पन्न होनेवाले फलसे र्जन्माभ्युपगच्छतां तेषामीदृशो ही हेतुका जन्म माननेवाले उन लोगोंके मतमें ऐसा ही विरोध कहा जाता है जैसे पुत्रसे पिताका जन्म

यथोक्तो विरोधो न युक्तो- यदि तुम ऐसा मानते हो कि उपर्युक्त विरोध मानना उचित नहीं है तो—

संभवे हेतुफलयोरेषितव्यः क्रमस्त्वया। युगपत्संभवे यस्मादसंबन्धो विषाणवत् ॥ १६॥

तुम्हें हेतु और फलकी उत्पत्तिमें क्रम स्वीकार करना चाहिये, क्योंकि उनके साथ-साथ उत्पन्न होनेमें तो [ दायें-वायें ] सींगोंके समान परस्पर [ कार्य कारणरूप ] सम्बन्ध ही नहीं हो सकता ॥ १६ ॥

संभवे हेतुफलयोरुत्पत्ती क्रम एपितव्यस्त्वयान्वेष्टव्यो हेतुः और फिर फल-इस प्रकार दोनोंका पूर्व पश्चात्फलं चेति । इतश्च पौर्वापर्य खोजना चाहिये; क्योंकि

युगपत्संभवे यसाद्धेतुफलयोः कार्यकारणत्वेनासंवन्धः, यथा युगपत्संभवतोः सन्येतरगो-विषाणयोः ॥ १६ ॥ जिस प्रकार गौके साथ-साथ उत्पन्न होनेवाले दायें और वायें सींगोंका परस्पर सम्बन्ध नहीं होता उसी प्रकार साथ-साथ उत्पन्न होनेपर तो हेतु और फलका परस्पर कार्य-कारण-रूपसे सम्बन्ध हो नहीं होगा ॥१६॥

\_e====

कथमसंबन्धः ? इत्याह—

उनका किस प्रकार सम्बन्ध नहीं होगा ? सो बतलाते हैं---

फलादुत्पद्यमानः सन्न ते हेतुः प्रसिध्यति । अप्रसिद्धः कथं हेतुः फलमुत्पादयिष्यति ॥ १७॥

तुम्हारे मतमें यदि हेतु फलसे उत्पन्न होता है तो वह [हेतुरूपसे] सिद्ध ही नहीं हो सकता;और असिद्ध हेतु फलको उत्पन्न कैसे करेगा ?॥१०॥

जन्यात्स्वतोऽलब्धात्मकात्
फलादुत्पद्यमानः सञ्ज्ञज्ञविषाणादेरिवासतो न हेतुः
प्रसिध्यति जन्म न लभते।
अलब्धात्मकोऽप्रसिद्धः सञ्ज्ञञ्चविषाणादिकल्पस्तव कथं फलग्रत्पादयिष्यति १ न हीतरेतरापेक्षसिद्धयोः शश्चिषाणकल्पयोः
कार्यकारणभावेन संबन्धः

जन्य अर्थात् जो स्वतः प्राप्त नहीं है उस शशशृङ्क समान असत् फल्से उत्पन्न होनेवाला होने-पर तो हेतु ही सिद्ध नहीं होता अर्थात् उसीका जन्म नहीं हो सकता। इस प्रकार शशशृङ्क के समान जिसकी स्वतः उपलब्धि नहीं है वह अप्रसिद्ध हेतु तुम्हारे मतमें किस प्रकार फल उत्पन्न कर देगा १ एक-दूसरेकी अपेक्षासे सिद्ध होनेवाले तथा शशृङ्क के समान सर्वथा असत् पदार्थों का कार्य-कारण-भावसे अथवा किसी और प्रकार कचिद्दष्टः, अन्यथा वेत्य-भिप्रायः ॥ १७॥ इसका अभिप्राय है ॥ १०॥

यदि हेतोः फलात्सिद्धिः फलसिद्धिश्च हेतुतः । कतरत्पूर्वनिष्पन्नं यस्य सिद्धिरपेक्षया ॥ १८॥

[ तुम्हारे मतमें ] यदि फलसे हेतुकी सिद्धि होती है और हेतुसे फलकी सिद्धि होती है तो उनमें पहले कौन हुआ १ जिसकी अपेक्षासे कि दूसरेका आविर्धाव माना जाय १ ॥ १८ ॥

असंवन्धतादोपेणापोदितेऽपि
हेतुफलयोः कार्यकारणभावे यदि
हेतुफलयोरन्योन्यसिद्धिरभ्युपगम्यत एव त्वया कतरत्पूर्वनिष्पनं हेतुफलयोर्यस्य पश्चाद्धाविनः सिद्धिः स्यात्पूर्वसिद्धयपेक्षया तद्ब्रहीत्यर्थः ॥१८॥

हेतु और फलके कार्य-कारण-भावका असम्बन्धतादोपसे निरा-करण कर दिया जानेपर भो यदि तुम हेतु और फलकी एक-दूसरेसे सिद्धि मानते ही हो तो इन हेतु और फलमेंसे पहले कौन हुआ—सो बतलाओ;जिसकी पूर्वसिद्धिकी अपेक्षा-से पीछे होनेवालेकी सिद्धि मानी जाय ?—यह इसका तालपर्य हैं॥१८॥

अथैतन शक्यते वक्तुमिति मन्यसे,

और यदि तुम ऐसा मानते हो कि यह नहीं वतटाया जा सकता

अशक्तिरपरिज्ञानं क्रमकोपोऽथ वा पुनः। एवं हि सर्वथा बुद्धैरजातिः परिदीपिता॥१६॥

यह अशक्ति (असामर्थ्य) अज्ञान है, अथवा फिर तो इससे उपर्युक्त क्रमका भी विपर्यय हो जाता है [क्योंकि इनके पूर्वापरत्वका ज्ञान न होनेसे इनमें जो पूर्ववर्ती है वह कारण है और पीछे होनेवाला कार्य है ऐसा कोई नियम भी नहीं रह सकता ] । इस प्रकार उन बुद्धिमानोंने सर्वथा अजातिको ही प्रकाशित किया है ॥ १९॥

सेयमशक्तिरपरिज्ञानं तत्त्वाविवेको मूढतेत्यर्थः । अथ वा
योऽयं त्वयोक्तः क्रमो हेतोः
फलस्य सिद्धिः फलाच हेतोः
सिद्धिरितीतरेतरानन्तर्यलक्षणस्तस्य कोपो विपर्यासोऽन्यथामावः
स्यादित्यभिप्रायः । एवं हेतुफलयोः कार्यकारणभावादुपपत्तरजातिः सर्वस्यानुत्पत्तिः
परिदीपिता प्रकाशितान्योन्यपक्षदोपं व्रुवद्भिर्वादिभिर्वद्धैः
पण्डितौरित्यर्थः ॥ १९॥

पण्डितैरित्यर्थः ॥ १९ ॥

नतु हेतुफलयोः कार्यकारणभाव इत्यसाभिरुक्तं शब्दमात्रमाश्रित्यच्छलमिदं त्वयोक्तं
पुत्राज्जनम पितुर्यथा, विषाणवचासंबन्ध इत्यादि । न
ह्यसाभिरसिद्धाद्धेतोः फलसिद्धि-

रसिद्धाद्वा फलाद्वेतुसिद्धिरम्यु-

यह अशक्ति [ तुम्हारा ] अपरि-अविवेक ज्ञान-तत्त्वका अर्थात मृद्ता ही है। अथवा तुमने जो एक-दूसरेका पौर्वापर्यरूप यह क्रम वतलाया है कि हेत्से फलकी सिद्धि होती है और फलसे हेतुकी, उसका कोप-विपर्यास अर्थात अन्यथामाव हो जायगा-ऐसा इसका अभिप्राय है। इस प्रकार हेतु और फलका कार्य-कारणभाव असम्भव होनेके कारण एक-दूसरेके पक्षका दोष वतलाने-वाले प्रतिपक्षो बुद्धिमानों अर्थात् पण्डितोंने सबकी अजाति-अनत्पत्ति ही प्रकाशित की है ॥ १९॥

पूर्व०-हमने जो कहा कि हेतु और फलका परस्पर कार्य-कारणमाय है, सो तुमने हमारे शब्दमात्रको पकड़कर छल्पूर्वक ऐसा कह दिया कि 'जैसे पुत्रसे पिताका जन्म होना है' '[दार्ये-वार्ये] सींगोंके समान [उनका परस्पर]सम्बन्ध ही नहीं हो सकता' इत्यादि। हमने असिद्ध हेतुसे फलकी सिद्धि अथवा असिद्ध फलसे हेतुकी सिद्धि कभी नहीं

पगता। किं तर्हि शबीजाङ्कर-वत्कार्यकारणभावोऽभ्यपगम्यत ्इति ।

अत्रोच्यते-

मानी । तो फिर क्या माना है ? हम तो वीज और अङ्करके समान उनका कार्य-कारणभाव मानते हैं।

सिद्धान्ती-इसपर हमें यह कहना है कि-

बीजाड्कुराख्यो दृष्टान्तः सदा साध्यसमो हि सः । न हि साध्यसमो हेतुः सिद्धौ साध्यस्य युज्यते ॥२०॥

वीशाङ्कर नामका जो दष्टान्त है वह तो सदा साध्यके ही समान हैं। और जो हेतु साध्यके ही सदश होता है वह साध्यकी सिद्धिमें उपयोगी नहीं होता ॥ २०॥

स साध्येन तुल्यो **बीजाङ्कर**दृष्टान्तस्य ममेत्यभिप्रायः । साध्यसमत्त्रम् प्रत्यक्षः ननु

कार्यकारणभावो वीजाङ्कुर-योरनादिः १ न, पूर्वस्य पूर्वस्या-परवदादिमत्त्वाम्युपगमात् यथेदानीमुत्पन्नोऽपरोऽङ्करो बीजा-दादिमान्बीजं चापरगन्यसाद-क्रमेणोत्पन्नत्वा-इरादिति दादिमत्। एवं पूर्वः पूर्वोऽङ्कुरो वीजं च पूर्वं पूर्वमादिमदेवेति

वीजाङ्कराख्यो दृष्टान्तो यः वीजाङ्कर नामका जो दृष्टान्त है वह तो साध्यके ही समान है-ऐसा मेरा अभिप्राय है। यदि कहो कि बीज और अङ्करका कार्य-कारणभाव तो प्रत्यक्ष ही अनादि है, तो ऐसी बात नहीं है क्योंकि उनमेंसे पूर्व-पूर्व [अङ्कर और फल] को प्रवर्तियों-के समान आदिमान् माना गया है। जिस प्रकार इस समय वीजसे उत्पन्न हुआ दूसरा अङ्कर आदिमान् है उसी प्रकार क्रमशः दूसरे अङ्करसे उत्पन्न हुआ दूसरा बीज भी आदिमान् है। इस प्रकार पूर्व-पूर्व अङ्कर और पूर्व-पूर्व बीज आदिमान, ही है।

प्रत्येकं सर्वस्य वीजाङ्कुरजात-स्यादिमत्त्वात्कस्यचिद्दप्यनादि-त्वानुपपत्तिः। एवं हेतुफलानाम्।

अथ बीजाङ्करसन्ततेरनादिमत्त्वमिति चेत् १ न,

वीजाङ्करसंततिनिरासः एकत्वाजुपपत्तेः । न

हि बीजाङ्कुरच्यतिरेकेण बीजाङ्करसन्तित्तिमैकाभ्युपगम्यते हेतुफलसन्तिर्वा तदनादित्ववादिभिः। तसात्स्रक्तं हेतोः फलस्य चानादिः कथं तैरुपवर्ण्यत इति । तथा चान्य-द्प्यनुपपत्तेन्च्छलमित्यभिप्रायः। न च लोके साध्यसमो हेतुः साध्यसिद्धौ सिद्धिनिमित्तं प्रयुज्यते प्रमाणकुश्रलैरित्यर्थः। हेतुरिति दृष्टान्तोऽत्राभिप्रेतः, गमकत्वात्। प्रकृतो हि दृष्टान्तो न हेतुरिति ॥ २०॥ अतः सम्पूर्ण बीजाङ्कुरवर्गका प्रत्येक वीज और अङ्कुर आदिमान् होनेके कारण किसीका भी अनादि होना असम्भव है। यही न्याय हेतु और फलके विषयमें भी समझना चाहिये।

यदि कहो कि वीजाङ्करपरम्परा तो अनादि हो ही सकती है: तो ऐसा कहना ठीक नहीं; क्योंकि उसका एकत्व नहीं माना गया। हेतु-फलका अनादित्व प्रतिपादन करनेवालोंने वीज और अंकुरसे भिन्न वीजाङ्करपरम्परा अथवा हेतु-फलपरम्परा नामका कोई खतन्त्र पदार्थ नहीं माना । अतः 'वे लोग हेत् और फलका अनादित्व किस प्रकार प्रतिपादन करते हैं' यह कथन बहुत ठींक है। इसके सिवा अनुपपत्ति होनेके कारण भी हमारा कथन छल नहीं है-ऐसा इसका तात्पर्य है । अभिप्राय यह है कि लोकमें प्रमाणकुराल पुरुषेद्वारा साध्यकी सिद्धिके लिये साध्यके ही सदश हेतुका प्रयोग नहीं क्रिया जाता। यहाँ 'हेतु' शंब्दका अभिप्राय दष्टान्त है, क्योंकि वह उसीका ज्ञापक है: यहाँ दष्टान्तका ही प्रकरण भी है-हेतुका नहीं ॥२०॥

### अजातवाद-निरूपण

त्याह-

कथं बुद्धैरजातिः परिदीपिते- | पण्डितोंने अजातिको ही किस प्रकार प्रकाशित किया है ? इसपर कहते हैं—

परिदीपकम् । पूर्वापरापरिज्ञानमजातेः जायमानाद्धि वै धर्मात्कथं पूर्वं न गृह्यते ॥ २१॥

िहेत और फलके ने पौर्वापर्यका जो अज्ञान है वह अनुत्पत्तिका ही प्रकाशक है, क्योंकि यदि कार्य [ सचसच ] उत्पन्न हुआ होता तो उसका कारण क्यों न प्रहण किया जाता ? ॥ २१ ॥

यदेतद्धेतफलयोः पूर्वापरापरि-ज्ञानं तचैतदजातेः परिदीपकम-वबोधकमित्यर्थः । जायमानो हि चेद्धर्मी गृह्यते, कथं तसात्पूर्व कारणं न गृह्यते । अवश्यं हि जायमानस्य ग्रहीत्रा तज्जनकं ग्रहीतव्यम् । जन्यजनकयोः संबन्धस्थानपेतत्वात् । तसाद-जातिपरिदीपकं तदित्यर्थः॥२१॥ है ॥ २१ ॥

यह जो हेतु और फलके पौर्वा-पर्यका अज्ञान है वह अजातिका ही परिदीपक अर्थात् ज्ञापक है। यदि कार्य उत्पन्न होता ग्रहण किया जाता है तो उससे पूर्ववर्ती कारण क्यों नहीं ग्रहण किया जाता ? उत्पन्न होनेवाली वस्तुको ग्रहण करनेवाले पुरुषद्वारा उसकी उत्पत्ति-का कारण भी अवस्य ही ग्रहण किया जाना चाहिये, क्योंकि जन्य और जनक पदार्थोंका सम्बन्ध अनिवार्य है । इसिलये तालर्य यह है कि यह अजातिका ही प्रकाशक

सदसदादिवादोंकी अनुपपात्ति

इतश्च न जायते किंचित्,। इसलिये भी कोई वस्तु उत्पन्न नहीं होती, क्योंकि उत्पन्न होनेवाली वस्तु— यञायमानं वस्त

## स्वतो वा परतो वापि न किंचिद्वस्तु जायते । सदसत्सदसद्वापि न किंचिद्वस्तु जायते ॥ २२॥

स्वतः अथवा परतः [ किसी भी प्रकार ] कोई वस्तु उत्पन्न नहीं होती; क्योंकि सत्, असत् अथवा सदसत् ऐसी कोई भी वस्तु उत्पन्न नहीं होती ॥ २२ ॥

स्वतः परत उभयतो वा
सदसत्सदसद्वा न जायते न
तस्य केनचिद्पि प्रकारेण जन्म
संभवति । न तावत्स्वयमेवापरिनिष्पन्नात्स्वतः स्वरूपात्स्वयमेव
जायते यथा घटस्तसादेव घटात् ।
नापि परतोऽन्यसादन्यो यथा
घटात्पटः पटात्पटान्तरम् । तथा
नोभयतः, विरोधात्; यथा
घटपटाभ्यां घटः पटो वा
न जायते ।

ननु मृदो घटो जायते पितुश्र पुत्रः । सत्यम्, अस्ति जायत इति प्रत्ययः शब्दश्र मृदानाम् ।

अपनेसे,दूसरेसे अथवा दोनोंहीसे सत्, असत् अथवा सदसद्रूपसे उत्पन्न नहीं होती—िकसी भी प्रकार उसका जन्म होना सम्भव नहीं है। जिस प्रकार घड़ा उसी वड़ेसे उत्पन नहीं हो सकता उसी प्रकार कोई भी वस्तु खयं अपने अपरिनिष्पन्न ( पूर्णतया तैयार न हुए ) खरूपसे खतः ही उत्पन्न नहीं हो सकती। और न किसी अन्यसे ही अन्यकी उत्पत्ति हो सकती है; जैसे घटसे पटकी अथवा पटसे पटान्तरकी । तथा इसी तरह, विरोध होनेके कारण दोनोंसे भी किसीकी उत्पत्ति नहीं हो सकती: जिस प्रकार कि घट और पट दोनोंसे घट या पट कोई उत्पन्न नहीं हो सकता।

यदि कहो कि मिट्टीसे घड़ा उत्पन्न होता है और पितासे पुत्रका जन्म होता है तो; ठीक है, परन्तु 'उत्पन्न होता है' ऐसा शब्द और उसकी प्रतीति म्खेंको ही हुआ

तावेव शब्दप्रत्ययौ विवेकिभिः परीक्ष्येते कि सत्यमेव तावत परीक्ष्यमाणे म्रषेति । यावता शब्दप्रत्ययविषयं वस्तु पुत्रादिलक्षणं शब्दमात्रमेव तत्। "वाचारम्भणम्" (छा० ६।१।४) इति श्रुतेः। सचेन्न जायते सत्त्वानमृहिपत्रा-दिवत्। यद्यसत्तथापि न जायते-ऽसत्त्वादेव शशविषाणादिवत् । सदसत्तथापि न जायते विरुद्धस्यैकस्यासंभवात् । अतो

प्रनर्जनिरेव जायत क्रियाकारकफलैक**त्वम** अभ्युपगम्यते क्षणिकत्वं

न किंचिद्रस्तु जायत इति सिद्धम्।

करती है। विवेकी छोग तो उन शब्द और प्रतीतिकी-वे सत्य हैं अथवा मिथ्या-इस प्रकार परीक्षा किया करते हैं । किन्तु परीक्षा की जानेपर तो शब्द और उसकी प्रतीतिकी विषयभूत घट पत्रादिरूप वस्तु केवल शब्दमात्र ही कि ''वाचारम्भणम्" है: जैसा इत्यादि श्रतिसे प्रमाणित होता है।

यदि वस्तु सत् (विद्यमान) है तो मृत्तिका और पिता आदिके समान सत् होनेके कारण ही उत्पन्न नहीं हो सकती। यदि असत् है, तो भी शशशृङ्गादिके समान असत् होनेके कारण ही उत्पन्न नहीं हो सकती। और यदि सदसत् है तो भी उत्पन्न नहीं हो सकती क्योंकि एक ही वस्त विरुद्ध स्वभाववाली होनी असम्भव है। अतः यही सिद्ध हुआ कि कोई भी वस्त उत्पन्न नहीं होती।

इसके विपरीत जिन (बौद्धों) के मतमें जन्मिक्रयाका ही जन्म होता है-इस प्रकार जो क्रिया, कारक और फलको एकता तथा वंस्तका क्षणिकत्व वस्तुनः, ते दूरत एव सीकार करते हैं वे तो बिल्कुल ही न्यायापेताः । इदमित्थमित्यव-धारणक्षणान्तरानवस्थानादननु-भृतस्य स्पृत्यनुपपत्तेश्च ॥ २२ ॥ युक्तिशून्य हैं क्योंकि 'यह ऐसा है' इस प्रकार निश्चय करनेके क्षणसे दूसरे ही क्षणमें स्थिति न रहनेके कारण [ पदार्थका अनुभव नहीं हो सकता]; और विना अनुभव हुए पदार्थकी रमृति होना असम्भव है ॥२२॥

हेतु-फलका अनादित्व उनकी अनुत्पत्तिका सूचक है

किं च हेतुफलयोरनादित्वम-भ्युपगच्छता त्वया वलाद्धेतुफल-योरजन्मैवाभ्युपगतं स्यात् । तत्कथम् ?

यही नहीं, हेतु और फलका अनादित्व स्तीकार करनेवाले तुम्हारे द्वारा तो बलात्कारसे हेतु और फलकी अनुत्पत्ति ही स्तीकार कर ली गयी है। सो किस प्रकार ?

हेतुर्ने जायतेऽनादेः फलं चापि स्वभावतः । आदिर्न विद्यते यस्य तस्य ह्यादिर्न विद्यते ॥ २३॥

अनादि फलसे कोई हेतु उत्पन्न नहीं हो सकता और इसी प्रकार खभावसे ही [अनादि हेतुसे ] फलकी भी उत्पत्ति नहीं हो सकती, क्योंकि जिस वस्तुका कोई आदि (कारण) नहीं होता उसका आदि (जन्म) भी नहीं होता ॥ २३॥

अनादेरादिरहितात्फलाद्धेतुर्न जायते । न ह्यनुत्पन्नादनादेः फलाद्धेतोर्जनमेष्यते त्वया । फलं चादिरहितादनादेहेतोरजात्ख-भावत एव निर्निमिनं जायत इति नाम्युपगम्यते ।

अनादि अर्थात् आदिरहित फल-से हेतु उत्पन्न नहीं होता । जिसकी कभी उत्पत्ति नहीं हुई ऐसे अनादि फलसे तो तुम हेतुका जन्म मानते ही नहीं हो; और न ऐसा ही मानते हो कि अनादि—आदिरहित अर्थात् अजन्मा हेतुसे बिना किसी निमित्तके स्वभावतः ही फलकी उत्पत्ति हो जाती है ।

तसादनादित्वमभ्युपगच्छता त्वया हेतुफलयोरजन्मैवाभ्युप-गम्यते । यसादादिः कारणं न विद्यते यस्य लोके तस्य ह्यादिः पूर्वोक्ता जातिर्न विद्यते । कारण-वत एव ह्यादिरभ्युपगम्यते नाकारणवतः ॥ २३ ॥

अतः हेतु और फलका अनादित्व माननेवाले तुम्हारे द्वारा उनकी अनुत्पत्ति ही खीकार कर छी जाती है, क्योंकि लोकमें जिस वस्तका आदि-कारण नहीं होता उसका आदि अर्थात् पूर्वोक्त जन्म भी नहीं होता। जिसका कोई कारण होता है उसीका जन्म भी माना जाता है: कारणरहित पदार्थका नहीं ॥२३॥

--

वाह्यार्थवाद-निरूपण

उक्तस्यैवार्थस्य दृढीकरण-

पूर्वोक्त अर्थको ही पुष्ट करनेकी चिकीर्षया पुनराक्षिपति इच्छासे फिर दोष प्रदर्शित करते हैं-

प्रज्ञप्तेः सनिमित्तत्वमन्यथा द्वयनाशतः। संक्रेशस्योपलब्घेश्च परतन्त्रास्तिता मता॥ २४॥

प्रज्ञप्ति ( शब्दस्पर्शादि ज्ञान ) को सनिमित्त ( बाह्यविषययुक्त ) मानना चाहिये; नहीं तो [ शब्दस्पर्शादि ] द्वैतका नाश हो जायगा। इसके सित्रा [ अग्निदाह आदि ] क्रेशकी उपलब्धिसे भी अन्य मता-वलिम्बयोंके शास्त्रद्वारा प्रतिपादित द्वेतकी सचा मानी गयी है ॥ २४ ॥

प्रज्ञानं प्रज्ञप्तिः शब्दादि-प्रतीतिस्तस्याः सनिमित्तत्वमः निमित्तं कारणं विषय इत्ये-तत्सनिमित्तत्वं सविषयत्वं खात्मव्यतिरिक्तविषयतेत्येतत् प्रतिजानीमहे । न हि निर्विषया

प्रज्ञान अर्थात् शब्दादि-प्रतीति-का नाम प्रज्ञप्ति है। वह सनिमित्त है। निमित्त-कारण अर्थात् विषयको कहते हैं; अतः सनिमित्त—सविषय यानी अपनेसे अतिरिक्त विषयके सहित है-ऐसी हम । उसके विषय-में ] प्रतिज्ञा करते हैं। [ अर्थात् प्रज्ञप्तिः शब्दादिप्रतीतिः स्यात , तस्याः सनिमित्तत्वात् । अन्यथा निर्विषयत्वे अञ्दरपर्शनीलपीत-लोहितादिप्रत्ययवैचित्र्यस द्वयस नाञतो नाशोऽभावः प्रसज्येते-त्यर्थः। न च प्रत्ययवैचित्र्यस्य द्वयस्याभावोऽस्ति प्रत्यक्षत्वात । अतः प्रत्ययवैचित्र्यस्य द्वयस्य दर्शनात, परेषां तन्त्रं परतन्त्र-मित्यन्यशास्त्रम्, तस्य परतन्त्रस्य परतन्त्राश्रयस्य वाद्यार्थस्य ज्ञान-व्यतिरिक्तस्यास्तिता मताभित्रेता ।

न हि प्रज्ञप्तेः प्रकाशमात्रखरूपाया नीलपीतादिवाह्यालम्बनवैचित्र्यमन्तरेण खभावभेदेनैव
वैचित्र्यं संभवति । स्फटिकस्येव
नीलाद्यपाध्याश्रयैर्विना वैचित्र्यं
न घटत इत्यभिप्रायः ।

हमारा कथन है कि । प्रज्ञप्ति यानी शब्दादि-प्रतीति निर्विषया नहीं हो सकती, क्योंकि वह सनिमित्ता है। अन्यथा उसे निर्विषय माननेपर तो शब्द, स्पर्श एवं नील, पीत और लोहित आदि प्रतीतिकी विचित्रता-रूप द्वैतका नाश हो जायगा अर्थात् उसके नारा यानी अभावका प्रसंग उपस्थित हो जायगा और प्रत्यक्ष-सिद्ध होनेके कारण प्रत्यय-वैचित्र्यरूप द्वैतका अभाव है नहीं। अतः प्रत्ययवैचित्रयरूप दैतकी उपलब्धिसे, परतन्त्र यानी दूसरोंके शास्त्र: उन परकीय तन्त्रोंका अर्थात् परकीय तन्त्रोंके आश्रित जो प्रज्ञानके अतिरिक्त अन्य बाह्य पदार्थ हैं उनका अस्तित्व भी स्वीकार किया गया है।

केवल प्रकाशमात्रस्वरूपा प्रज्ञप्ति-की यह विचित्रता नील-पीतादि बाह्य आलम्बनोंकी विचित्रताके सिवा केवल स्वभावभेदसे ही होनी सम्भव नहीं है । तात्पर्य यह है कि स्फटिकके समान, नील-पीतादि उपाधियोंको आश्रय किये बिना, यह विचित्रता नहीं हो सकती।

इतश्र परतन्त्राश्रयस्य बाह्यार्थ-स्य ज्ञानव्यतिरिक्तस्यास्तिता । संक्षेशनं संक्षेशो दुःखमित्यर्थः। उपलभ्यते ह्याग्रदाहादिनिमित्तं दुःखम् । यद्यग्न्यादिवाद्यं दाहादि-निमित्तं विज्ञानव्यतिरिक्तं स्यात्ततो दाहादिदुःखं नोप-लभ्येत । उपलभ्यते तु । अतस्तेन मन्यामहेऽस्ति बाह्योऽर्थ इति । न हि विज्ञानमात्रे संक्षेशो यक्तः,

इसके सिवा इसिंठये भी दूसरों-के शास्त्रोंके आश्रित ज्ञानव्यतिरिक्त वाह्य पदार्थोंका अस्तित्व स्वीकार किया गया है कि अग्निदाहादि-के कारणसे होनेवाला संक्लेश यानी दःख उपलब्ध होता है । संक्रेशका अर्थ संक्रेशन अर्थात् दुःख है। यदि अतिरिक्त विज्ञानसे दाहादिका निमित्तभूत अग्नि आदि कोई बाह्य पदार्थ न होता तो दाहादिजनित दःख उपलब्ध नहीं होना चाहिये था। किन्तु उपलब्ध होता ही है; इससे हम मानते हैं कि बाग्र पदार्थ अवस्य है। अभिप्राय यह है कि केवल विज्ञानमात्रमें क्लेश होना सम्भव नहीं है, क्योंकि अन्यत्र अन्यत्रादर्शनादित्यभित्रायः।२४॥ ऐसा नहीं देखा गया॥ २४॥

### विज्ञानवादिकर्तृक वाह्यार्थवादिनषेध

अत्रोच्यते-इस विषयमें हमारा कथन है कि प्रज्ञप्तेः सनिमित्तलमिष्यते युक्तिदर्शनात् । निमित्तस्यानिमित्तत्वसिष्यते भूतद्रशनात् ॥ २५ ॥

पूर्वोक्त युक्तिके अनुसार तुम प्रज्ञप्तिका सविषयत्व स्वीकार करते हो । परन्तु तत्त्वदृष्टिसे हम उस विषयका अविषयत्व मानते हैं ॥ २५ ॥

बाढमेवं प्रज्ञप्तेः सनिमित्तत्वं

ठीक है, इस प्रकार दु:खमय द्वयसं क्केशोपलब्धियुक्तिदर्शना- दैतकी उपलब्धिरूप युक्तिके अनुसार दिष्यते त्वया । स्थिरीभव तावत्त्वं युक्तिदर्शनं वस्तुनस्तथा-त्वाभ्युपगमे कारणमित्यत्र । ब्रहि किं तत इति ।

उच्यते । निमित्तस्य प्रज्ञ-प्त्यालम्बनाभिमतस्य घटादेरः निमित्तत्वमनालम्बनत्वं वैचित्र्याः हेतुत्विमिष्यतेऽसाभिः । कथम् ? भूतदर्शनात्परमार्थदर्शनादित्ये-तत् । न हि घटो यथाभूतमृद्धप-दर्शने सित तद्च्यतिरेकेणास्ति, यथाश्वान्महिषः पटो वा तन्तु-च्यतिरेकेण, तन्तवश्वांशुच्यति-रेकेणेत्येवमुत्तरोत्तरभूतदर्शन आ शब्दप्रत्ययनिरोधान्नैव निमित्त-मुपलभामह इत्यर्थः ।

अथ वाभृतदर्शनाद्वाद्यार्थ-स्यानिमित्तत्वमिष्यते, रज्ज्वा-दाविव सर्पादेरित्यर्थः । भ्रान्ति-माण्डु॰ ८तुम प्रज्ञप्तिका सिवषय्य्व स्वीकार करते हो; परन्तु 'युक्तिदर्शन वस्तुकी यथार्थताके ज्ञानमें कारण है'—अपने इस सिद्धान्तमें तुम स्थिर हो जाओ।

वाह्यार्थवादी-कहिये, उससे क्या आपत्ति होती है ?

विज्ञानवादी-हमारा कथन है कि प्रजितिके आश्रयरूपसे स्वीकार किये हुए घटादि विषयका अविषयत्व-प्रतीतिका अर्थात् विचित्रताका अहेतुत्व मानते हैं। कैसे मानते हैं ? भूतदृष्टिसे अर्थात् परमार्थदृष्टिसे । जिस प्रकार अश्वसे महिष पृथक् है, उस प्रकार मृत्तिकाके यथार्थ स्वरूपका ज्ञान होनेपर, घट उससे पृथक् सिद्ध नहीं होता । इसी प्रकार तन्तुसे पृथक पट और अंशुसे पृथक् तन्तु भी सिद्ध नहीं होते। तात्पर्य यह है कि इसी तरह उत्तरोत्तर यथार्थ तत्त्वको देखते-देखते शब्द प्रतीतिका निरोध हो जानेपर हम कोई भी विषय नहीं देखते।

अथवा [ यों समझो कि ] जिस प्रकार रज्जु आदिमें आरोपित सर्पादि वस्तुतः प्रतीतिके आलम्बन नहीं हैं उसी प्रकार अभूतदर्शनके कारण हम बाह्यार्थोंको प्रतीतिका आलम्बन

दर्शनविषयत्वाच निमित्तस्या-निमित्तत्वं भवेत् । तदभावे-ऽभावात् । न हि सुषुप्तसमाहित-भ्रान्तिदर्शनाभाव म्रक्तानां आत्मव्यतिरिक्तो वाद्योऽर्थ उपलभ्यते । न ह्युन्मत्तावगतं वस्त्वनुन्मत्तैरिप तथाभूतं गम्यते। एतेन द्वयदर्शनं संक्षेशोपलव्धिश्र प्रत्युक्ता ॥२५॥

नहीं मानते । भ्रान्तिदृष्टिके विषय होनेके कारण इन निमित्तोंका अ-निमित्तव है, क्योंकि उसका अभाव होनेपर इनकी भी उपल्टिंघ नहीं होती । सोये हुए, समाधिस्थ और मुक्त पुरुषोंको, उनकी भानितदृष्टिका अभावहो जानेपर, आत्मासे अतिरिक्त किसी बाह्य पदार्थकी उपलब्धि नहीं होती। उन्मत्त पुरुषको दिखायी देनेवाली वस्तु उन्मादशून्य मनुष्यको भी यथार्थ नहीं जान पड़ती। इस कथनसे द्वैतदर्शन और क्लेशकी उपलब्ध दोनोंहीका निराकरण किया गया है ॥ २५ ॥

यसान्नास्ति वाह्यं निमित्तमतः

क्योंकि वाह्य विषय है ही नहीं, इसलिये-

चित्तं न संस्पृशत्यर्थं नार्थाभासं तथैव च। अभूतो हि यतरचार्थो नार्थाभासस्ततः पृथक् ॥ २६ ॥

चित्त किसी पदार्थका स्पर्श नहीं करता और इसी प्रकार न किसी अर्थाभासका ही ग्रहण करता है। क्योंकि पदार्थ है ही नहीं इसलिये पदार्थाभास भी उस चित्तसे पृथक् नहीं है ॥ २६ ॥

चित्तं न स्पृशत्यर्थं बाह्या-लम्बनविषयम् , नाप्यर्थाभासं

चित्त, चित्त होनेके कारण ही स्वप्तचित्तके समान, बाह्य आलम्बन-के विषयभूत किसी पदार्थको स्पर्श चित्तत्वात्स्वमचित्तवत् । अभूतो । नहीं करता और न अर्थाभासको ही

हि जागरितेऽपि स्वमार्थवदेव वाद्यः शब्दाद्यर्थो यत उक्तहेतु-त्वाच । नाप्यर्थाभासिश्व-त्तात्पृथिविचत्तमेव हि घटाद्यर्थ-वदवभासते यथा स्वमे ॥ २६ ॥

प्रहण करता है, क्योंकि उपर्युक्त हेतुसे ही खंप्रगत पदार्थोंके समान जागरित अवस्थामें भी शब्दादि बाह्य पदार्थ हैं नहीं, और न चित्तसे पृथक् अर्थाभास ही है। घटादि पदार्थोंके समान चित्त ही भासता है, जैसा कि वह खप्रमें भासा करता है ॥ २६॥

---

ननु विपर्यासस्तर्धसिति

घटादौ घटाद्याभासता चित्तस्य।

तथा च सत्यविपर्यासः कचि
दक्तव्य इति । अत्रोच्यते—

घटादिके न होनेपर भी चित्तको घटादिकी प्रतोति होना—यह तो विपरीत ज्ञान है। ऐसी अवस्थामें अविपरीत (सम्यक्) ज्ञान कव होगा? यह वतलाना चाहिये। इसपर कहते हैं—

निमित्तं न सदा चित्तं संस्पृशत्यध्वसु त्रिषु । अनिमित्तो विपर्यासः कथं तस्य भविष्यति ॥ २०॥

[ भूत, भविष्यत् और वर्तमान ] तीनों अवस्थाओंमें चित्त कभी किसी विषयको स्पर्श नहीं करता । फिर उसे बिना निमित्तके ही विपरीत ज्ञान कैसे हो सकता है ? ॥ २७ ॥

निमित्तं विषयमतीतानागत-वर्तमानाध्यसु त्रिष्विप सदा चित्तं न स्पृशेदेव हि । यदि हि कचित् संस्पृशेत् सोऽविपर्यासः परमार्थ इति । अतस्तदपेक्षया- अतीत, अनागत और वर्तमान— इन तीनों ही अवस्थाओंमें चित्त कभी निमित्त यानी विषयको स्पर्श नहीं करता । यदि वह कभी उसे स्पर्श करता तो 'वह अविपर्यास अर्थात् परमार्थ है' ऐसा माना जाता । अतः

सति घटे घटाद्याभासता विपर्यासः स्यान त तदस्ति कदाचिदपि चित्तस्यार्थसंस्पर्शनम् । तसाद-निमित्तो विपर्यासः कथं तस चित्तस्य भविष्यतिः न कथंचिद्वि-पर्यासोऽस्तीत्यभित्रायः । अयमेव हि स्वभावश्चित्तस्य यदुतासति निमित्तेघटादौ तद्वद्वभासनम्२७

उसकी अपेक्षासे ही घटके न होनेपर भी घटका प्रतीत होना विपर्यास कहलाता । किन्त चित्तका पदार्थके साथ कभी स्पर्श है ही नहीं। अतः विना निमित्तके ही उस चित्तको विपरीत ज्ञान कैसे हो सकता है ? तालर्थ यह है कि उसे किसी प्रकार विपरीत ज्ञान है ही नहीं। चित्तका यहीं खभाव है कि घटादि निमित्तके न होनेपर भी उनकी प्रतीति होती रहे ॥ २७॥

### विज्ञानवादका खण्डन

प्रज्ञप्तेः सनिमित्तत्वमित्याद्ये-तदन्तं विज्ञानवादिनो बौद्धस्य वचनं वाह्यार्थवादिपक्षप्रतिषेध-परमाचार्येणानुमोदितम् । तदेव कृत्वा तत्पक्षप्रतिषेधाय तदिदम्रच्यते-

"प्रज्ञप्तेः सनिमित्तत्वम्" (पचीसवें) श्लोकसे लेकर यहाँतक आचार्यने विज्ञानवादी बौद्धके. वाह्यार्थवादीके पक्षका प्रतिषेध करने-वाले वचनका अनुमोदन किया। अब उसीको हेत बनाकर उसीके पक्षका प्रतिषेध करनेके लिये इस प्रकार कहा जाता है-

तस्मान्न जायते चित्तं चित्तदृश्यं न जायते । तस्य पश्यन्ति ये जातिं खे वै पश्यन्ति ते पद्म् ॥ २८॥

इसिंछिये चित्त भी उत्पन्न नहीं होता और न चित्तका दृश्य ही उत्पन्न होता है। जो लोग उसका जन्म देखते हैं वे निश्चय ही आकाशमें [ पक्षी आदिके ] चरण ( चरण-चिह्न ) देखते हैं ॥ २८ ॥

यसादसत्येव घटादौ घटादा- क्योंकि विज्ञानवादीने घटादिके न होनेपर भी चित्तको घटादिकी भासता चित्तस्य विज्ञानवादिना- प्रतीति होनी स्वीकार की है और

भ्युपगता तदनुमोदि-तम् असाभिरिप भूतदर्शनात्, तसात्तस्यापि चित्तस्य जायमाना-वभासतासत्येव जन्मनि युक्ता भवितुमित्यतो न जायते चित्तम्, यथा चित्तदृश्यं न जायते।

अतस्तस्य चित्तस्य ये जाति पश्यन्ति विज्ञानवादिनः क्षणि-कत्वदुःखित्वश्र्न्यत्वानात्मत्वादि च, तेनैव चित्तेन चित्तस्वरूपं द्रष्टुमशक्त्यं पश्यन्तः खे वै पश्यन्ति ते पदं पश्यादीनाम् । अत इतरेभ्योऽपि द्वैतिभ्यो-ऽत्यन्तसाहसिका इत्यर्थः।येऽपि श्रून्यवादिनः पश्यन्त एव सर्वश्र्न्यतां स्वदर्शनस्यापि श्रून्यतां प्रतिज्ञानते ते ततोऽपि साहसिकतराः खं स्रष्टिनापि जिष्ट्रश्चन्ति ॥ २८॥

यथार्थदृष्टि होनेके कारण उसका हमने भी अनुमोदन किया है, इसलिये उसकी मानी हुई चित्तकी उत्पत्तिकी प्रतीति भी उसकी उत्पत्ति-के अभावमें ही होनी सम्भव है। अतः जिस प्रकार चित्तके दृश्यका जन्म नहीं होता उसी प्रकार चित्त-की भी उत्पत्ति नहीं होती।

इसलिये जो विज्ञानवादी उस चित्तकी उत्पत्ति तथा उसके क्षणिकत्व, दुःखित्व, शून्यत्व एवं अनात्मत्व आदि देखते हैं-उस चित्तसे ही, जिसका देखना सर्वथा असम्भव है ऐसे चित्तके स्वरूपको देखनेवाले वे निश्चय ही आकारामें पक्षी आदिके चरण देखते हैं। अतः तात्पर्य यह है कि वे अन्य द्वैत-वादियोंकी अपेक्षा भी अधिक साहसी हैं। और जो शून्यत्रादी सबकी शून्यता देखते द्वए अपने दर्शनकी भी शून्यताकी प्रतिज्ञा करते हैं वे तो उनसे भी बढ़कर साहसी हैं-वे आकाराको मुट्टीसे ही पकड़ना चाहते हैं ॥ २८॥

### उपक्रमका उपसंहार

उक्तैहेंतुभिरजमेकं ब्रह्मेति सिद्धं यत्पुनरादौ प्रतिज्ञातं तत्फलोपसंहारार्थोऽयं श्लोकः—

पूर्वोक्त हेतुओंसे यह सिद्ध हुआ कि एक अजन्मा ब्रह्म ही है। अब, पहले जिसकी प्रतिज्ञा की है उसके फलका उपसंहार करनेके लिये यह श्लोक है—

अजातं जायते यस्मादजातिः प्रकृतिस्ततः ।

प्रकृतेरन्यथाभावो न कथंचिद्भविष्यति ॥ २६॥

क्योंकि अजन्मा [चित्त ] का ही जन्म होता है इसिल्ये अजाति ही उसका स्वभाव है; और स्वभावकी विपरीतता किसी प्रकार नहीं होगी ॥ २९॥

अजातं यचित्तं ब्रह्मैव जायत इति वादिभिः परिकल्प्यते तदजातं जायते यसादजातिः प्रकृतिस्तस्य । ततस्तसादजात-रूपायाः प्रकृतेरन्यथाभावो जन्म न कथंचिद्भविष्यति ॥ २९॥

अजात जो ब्रह्मरूप चित्त है वही उत्पन्न होता है—ऐसी वादियों द्वारा कल्पना की जाती है; क्योंकि उस अजातका ही जन्म होता है इसिलिये अजाति उसका खभाव है। तब, इसीलिये उस अजातरूप खभाव-का जन्मरूप विपरीतभाव किसी प्रकार नहीं होगा ॥ २९॥

STANGED SO

अयं चापर आत्मनः संसार-मोक्षयोः परमार्थसद्भाववादिनां दोष उच्यते-

आत्माके संसार और मोक्षल दोनोंहीका पारमार्थिक अस्तित्व स्वीकार करनेवाले वादियोंके पक्षका यह एक दूसरा दोष बतलाया जाता है—

## अनादेरन्तवत्त्वं च संसारस्य न सेत्स्यति । अनन्तता चादिमतो मोक्षस्य न भविष्यति ॥ ३०॥

अनादि संसारका तो कभी अन्तवत्त्व सिद्ध नहीं हो सकेगा और सादि मोक्षकी कभी अनन्तता नहीं हो सकेगी ॥ ३०॥

अनादेरतीतकोटिरहितस्य संसारस्यान्तवच्वं समाप्तिर्न सेत्स्यति युक्तितः सिद्धिं नोप-यास्यति । न ह्यनादिः सन्नन्त-वान्कश्चित्पदार्थो दृष्टो लोके । वीजाङ्करसंबन्धनैरन्तर्यविच्छेदो दृष्ट इति चेत्, नः एकवस्त्व-भावेनापोदितत्वात् ।

तथानन्ततापि विज्ञानप्राप्तिकालप्रभवस्य मोक्षस्यादिमतो न
भविष्यति, घटादिष्वदर्शनात्।
घटादिविनाशवदवस्तुत्वाददोष
इति चेत्, तथा च मोक्षस्य
परमार्थसद्भावप्रतिज्ञाहानिः।

अनादि—अतीतकोटिसे रहित संसारका अन्तवत्व अर्थात् समाप्त होना युक्तिसे सिद्ध नहीं होगा। छोकमें कोई भी पदार्थ अनादि होकर अन्तवान् होता नहीं देखा गया है। यदि कहो कि वीजाङ्कुरसम्बन्धकी निरन्तरताका विच्छेद होता देखा गया है १ तो ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि वीजाङ्कुरसन्तित कोई एक पदार्थ न होनेके कारण उसके अनादित्वका निराकरण तो पहछे कर दिया गया है।

इसी प्रकार विज्ञानप्राप्तिके समय होनेवाले सादि मोक्षकी अनन्तता भी नहीं होगी, क्योंकि घटादि [जन्य पदार्थों ] में ऐसा देखा नहीं गया । यदि कहो कि घटादिनाशके समान अवस्तुरूप होनेसे [मोक्षमें ] यह दोष नहीं आ सकता तो इससे मोक्षके पारमार्थिक सद्भावविषयक प्रतिज्ञाकी हानि होगी । इसके सिवा [यदि मोक्षको असदूप ही माना जाय तो असत्त्वादेव शशविषाणस्येवा-दिमत्त्वाभावश्च ॥ ३०॥

भी ] शशश्रुङ्गके समान असत् होनेके कारण भी उसके आदिमन्त्र-का अभाव ही है ॥ ३०॥



प्रपञ्चके असत्यत्वमें हेतु

आदावन्ते च यन्नास्ति वर्तमानेऽपि तत्तथा।

वितथैः सदृशाः सन्तोऽवितथा इव लक्षिताः ॥ ३१॥

जो आदि और अन्तमें नहीं है वह वर्तमानमें भी वैसा [ अर्थात् असरूप] ही है। ये पदार्थसम्ह असत्के समान होकर भी सत्-जैसे दिखायी देते हैं॥ ३१॥

सप्रयोजनता तेषां स्वप्ने विप्रतिपद्यते।

तस्मादाचन्तवत्त्वेन मिथ्यैव खलु ते स्मृताः ॥ ३२ ॥

उन ( जाप्रत्-पदार्थों ) की सप्रयोजनता खप्तावस्थामें असिद्ध हो जाती है। अतः आदि-अन्तयुक्त होनेके कारण वे निश्चय ही मिथ्य। माने गये हैं॥ ३२॥

वैतथ्ये कृतव्याख्यानी | श्लोकाविह संसारमोक्षाभाव- प्रसङ्गेन पठितौ ॥ ३१-३२ ॥

वैतध्यप्रकरणमें इन दोनों श्लोकोंकी व्याख्या की जा चुकी है। यहाँ संसार और मोक्षके अभावके प्रसङ्गमें उन्हें फिर पढ़ दिया है॥ ३१-३२॥

whiteen

सर्वे धर्मा मृषा स्व<sup>द</sup>ने कायस्यान्तर्निदर्शनात् । संवृतेऽस्मिन्प्रदेशे वै भूतानां दर्शनं कुतः ॥ ३३॥

जब कि शरीरके भीतर देखे जानेके कारण खप्तावस्थामें सभी पदार्थ मिथ्या हैं तो इस संकुचित स्थानमें (निरवकाश ब्रह्ममें) ही भूतोंका दर्शन कैसे हो सकता है ? ॥ ३३ ॥

एतैः श्लोकैः ॥ ३३ ॥

निमित्तस्यानिमित्तत्वमिष्यते । इन श्लोकोंद्वारा "निमित्तस्यानि-मित्तत्वमिष्यते भृतद्र्शनात्" भृतदर्शनादित्ययमर्थः प्रपञ्च्यत (४।२५) इस श्लोकके ही अर्थका विस्तार किया गया है ॥ ३३ ॥



### स्वप्नका मिथ्यात्वनिरूपण

न युक्तं दर्शनं गत्वा कालस्यानियमाद्रतौ । प्रतिबुद्धश्र वै सर्वस्तस्मिन्देशे न विद्यते ॥ ३४ ॥

देशान्तरमें जानेमें जो समय लगता है [ स्वप्नावस्थामें ] उसका नियम न होनेके कारण खप्तके पदार्थीको उनके पास जाकर देखना तो सम्भव नहीं है। इसके सिवा जागनेपर भी कोई उस (खप्तदृष्ट ) देशमें नहीं रहता ॥ ३४॥

नियतो देशः प्रमाणतो यस्तस्या-नियमान्नियमस्याभावात्स्वमे न देशान्तरगम्नमित्यर्थः ॥ ३४॥ होता-यहइसका अभिष्रायहै॥३४॥

जागरिते गःयागमनकालो जागृतिमें जो आने-जानेके समय और प्रमाणसिद्ध देश नियत हैं उनका नियम न होनेके कारण स्वप्नावस्थामें देशान्तरमें जाना नहीं

मित्राद्यैः सह संमन्त्र्य संबुद्धो न प्रपद्यते । गृहीतं चापि यत्किचित्प्रतिबुद्धो न परयति ॥ ३५॥ [ स्वप्नावस्थामें ] मित्रादिके साथ मन्त्रणा कर [ वह स्वप्नदर्शी पुरुष ] जागनेपर उसे नहीं पाता; तथा उसने जो कुछ [स्वप्नावस्थामें ] ग्रहण किया होता है उसे जागनेपर नहीं देखता ॥ ३५ ॥

मित्राद्यैः सह संमन्त्र्य तदेव
मन्त्रणं प्रतिबुद्धो न प्रपद्यते।
गृहीतं च यिंकचिद्धिरण्यादि
न प्रामोति। अतश्च न देशान्तर
गच्छति स्वमे।। ३५॥

[स्रप्तमें] मित्रादिके साथ मन्त्रणा करके जाग पड़नेपर फिर उसी मन्त्रणाको नहीं पाता और [उस समय] उसने जो कुछ स्वर्णादि प्रहण किया होता है उसे भी प्राप्त नहीं करता। इसिळिये भी स्वप्तावस्थामें वह किसी देशान्तरको नहीं जाता। ३५॥



स्वप्ते चावस्तुकः कायः पृथगन्यस्य दर्शनात् । यथा कायस्तथा सर्वं चित्तदृश्यमवस्तुकम् ॥ ३६॥

स्त्रमें जो शरीर होता है वह भी अवस्तु है, क्योंकि उससे भिन्न एक दूसरा शरीर [ शय्यापर पड़ा हुआ ] देखा जाता है । जैसा वह शरीर है वैसा ही सम्पूर्ण चित्तदृश्य अवस्तुरूप है ॥ ३६॥

स्रमे चाटन्द्दयते यः कायः
सोऽवस्तुकस्ततोऽन्यस्य स्वापदेशस्थस्य पृथकायान्तरस्य
दर्शनात् । यथा स्वमदृश्यः
कायोऽसंस्तथा सर्वं चित्तदृश्यमवस्तुकं जागरितेऽपि चित्तदृश्य-

स्वप्तमें घूमता हुआ जो शरीर देखा जाता है वह अवस्तु है, क्योंकि उस स्वप्तप्रदेशस्थ शरीरसे भिन्न एक और शरीर [शञ्यापर पड़ा हुआ ] देखा जाता है। जिस प्रकार स्वप्तमें दिखायी देनेवाला शरीर असत् है उसी प्रकार जागरित अवस्थामें सारा चित्तदृश्य, केवल चित्तका ही दृश्य होनेके कारण, त्वादित्यर्थः । स्वमसमत्वाद-

सञ्जागरितमपीति प्रकरणार्थः ३६

असत् है—यह इसका तात्पर्य है। प्रकृत अर्थ यह हुआ कि स्वप्नके समान होनेके कारण जाप्रत्-अवस्था भी असत् ही है॥ ३६॥

### ----

स्वम और जायत्का कार्य-कारणत्व व्यावहारिक है

इतश्रासन्तं जाग्रद्धस्तुनः— जाग्रत्पदार्थोंकी असत्ता इसिंखेये भी है कि—

ग्रहणाञ्जागरितवत्तद्धेतुः स्वप्न इष्यते । तद्धेतुत्वात्तु तस्यैव सज्जागरितमिष्यते ॥ ३७॥

जाप्रत्के समान प्रहण किया जानेके कारण स्वप्न उसका कार्य माना जातां है। किन्तु जाप्रत्का कार्य होनेके कारण स्वप्नद्रष्टाके छिये ही जाप्रत्-अवस्था सत्य मानी जाती है। ३७॥

जागरितवजागरितस्य इव ग्रहणाद्ग्राह्मग्राह्मकरूपेण खमस्य तजागरितं हेतुरस्य खमस्य स खमस्तद्वेतुर्जागरितकार्यमिष्यंते। तद्वेतुत्वाजागरितकार्यत्वात्तस्यैव खमदश एव सजागरितं न त्वन्येषाम्। यथा स्वम इत्य-भिन्नायः।

जागरितके समान हो प्राह्य-प्राहक रूपसे खप्तका भी प्रहण होनेसे इस खप्तावस्थाका जाप्रस् कारण है, इसलिये वह खप्तावस्था तद्धेतुक यानी जाप्रत्का कार्य मानी जाती है। तद्धेतुक अर्थात् जाप्रत्का कार्य होनेके कारण उस खप्तद्रष्टाके ही लिये जाप्रत्-अवस्था सत्य है, औरोंके लिये नहीं; जैसा कि खप्त-यह इसका तार्वर्य है। यथा स्वमः स्वमद्य एव सन्साध रणविद्यमानवस्तुवदव-भासते तथा तत्कारणत्वा-त्साधारणविद्यमानवस्तुवदव-भासमानं न तु साधारणं विद्यमानवस्तु स्वमवदेवेत्य-भिष्रायः ॥ ३७॥ जिस प्रकार खप्त खप्तद्रष्टाको ही सत् अर्थात् साधारण विद्यमान वस्तुके समान भासता है उसी प्रकार उसका कारण होनेसे जाप्रत्-की भी साधारण विद्यमान वस्तुके समान प्रतीति होती है। किन्तु वस्तुतः खप्तके समान ही वह साधारण विद्यमान वस्तु है नहीं— यह इसका भिप्राय है।। ३७।।

ननु स्वमकारणत्वेऽपि जागरितवस्तुनो न स्वमवद-वस्तुत्वम् । अत्यन्तचलो हि स्वप्नो जागरितं तु स्थिरं लक्ष्यते ।

सत्यमेवमिववेकिनां स्यात्। विवेकिनां तु न कस्यचिद्धस्तुन उत्पादः प्रसिद्धोऽतः- गंका—खप्तके कारण होनेपर भी जाग्रत्पदार्थोंका स्वप्तके समान अवस्तुत्व नहीं है, क्योंकि स्वप्न तो अत्यन्त चञ्चल है, किन्तु जाग्रत्-अवस्था स्थिर देखी जाती है।

समाधान-ठीक है, अविवेकियों-के लिये ऐसी बात हो सकती है; किन्तु विवेकियोंको तो किसी वस्तु-की उत्पत्ति सिद्ध ही नहीं है। अतः—

उत्पादस्याप्रसिद्धत्वाद्जं सर्वमुदाहृतम् । न च भूतादभूतस्य संभवोऽस्ति कथंचन ॥ ३८॥

उत्पत्तिके प्रसिद्ध न होनेके कारण सब कुछ अज ही कहा जाता है। इसके सिवा सत् वस्तुसे असत्की उत्पत्ति किसी प्रकार हो भी नहीं सकती।। ३८॥

अप्रसिद्धत्वादुत्पाद्स्यात्मैव सर्वमित्यजं सर्वमुदाहृतं वेदान्तेषु ''सबाह्याभ्यन्तरो (मु॰ उ॰ २।१।२) इति। यदपि मन्यसे जागरितात्सतो-ऽसत्स्वभो जायत इति तदसत्। न भूताद्विद्यमानादभूतस्यासतः सम्भवांऽस्ति लोके। न ह्यसतः शशविषाणादेः सम्भवो दृष्ट: कथि बदिप ।। ३८ ।।

ननुक्तं त्वयेव खमो जागरित-कार्यमिति तत्कथम्रत्पादोऽप्रसिद्ध इत्युच्यते ?

शृणु तत्र यथा कार्यकारण-भावोऽसाभिरभिष्रेत इति-

उत्पत्तिके सिद्ध न होनेसे सव कुछ आत्मा ही है; इसलिये वेदान्तोंमें ''सवाद्याभ्यन्तरो ह्यजः'' इत्यादि रूपसे सवको अजं ही कहा है। और तुम जो मानते हो कि सत् जाप्रत्से असत् स्वमकी उत्पत्ति होती है, सो भी ठीक नहीं; क्योंकि छोकमें भूत-विद्यमान वस्तुसे असत्-का जन्म नहीं हुआ करता । शश-शृङ्गादि असत्पदार्थींका जन्म किसी भी प्रकार देखनेमें नहीं आता ॥३८॥ 

> शंका-यह तो तुम्हींने कहा था कि खप्त जागरितका कार्य है; फिर ऐसा क्यों कहते हो कि उत्पत्ति सिद्ध ही नहीं होती ?

> समाधान-हम जिस प्रकार उनका कार्य-कारणभाव मानते हैं, सो सुनो-

असज्जागरिते दृष्ट्वा स्वप्ने पश्यति तन्मयः। असत्स्वप्नेऽपि दृष्ट्वा च प्रतिबुद्धो न पश्यति ॥ ३६ ॥

[जीव] जाप्रत्-अवस्थामें असत्पदार्थोंको देखकर उन्हींके संस्कारसे युक्त हो उन्हें स्वप्तमें देखता है, किन्तु स्वप्नावस्थामें भी असत्पदार्थोंको ही देखकर जागनेपर उन्हें नहीं देखता ॥ ३९ ॥

असदविद्यमानं रज्जुसर्प-।

जागरित अवस्थामें असत् अर्थात् .विदेकिरिपतं वस्तु जागरिते दृष्ट्वा हुए अविद्यमान पदार्थीको देखकर

तद्भावभावितस्तन्मयः खप्नेऽपि जागरितवद्याह्यग्राहकरूपेण विकल्पयन्पश्यति । तथासत्स्वमे -ऽपि दृष्या चप्रतिबुद्धो न पश्य-त्यविकल्पयन् । च शब्दात्तथा जागरितेअप दृष्ट्या खप्ने न पश्यति कदाचिदित्यर्थः । तसा-जागरितं खमहेतुरुच्यते न तु परमार्थसदिति कृत्वा ॥ ३९ ॥

उनके भावसे भावित हो स्वप्तमें तन्मयभावसे जागरितके समान ग्राह्य-ग्राहकरूपसे विकल्प करता हुआ उन्हें देखता है। तथा खप्रमें भी असत्पदार्थींको देखकर जागनेपर विकल्प न करनेके कारण उन्हें नहीं देखता। 'च' शब्दसे यह अभिप्राय है कि इसी प्रकार कभी जाम्रत्में देखकर भी उन पदार्थोंको खप्तमें नहीं देखता। इसीलिये यह कहा जाता है कि जाग्रत्-अवस्था स्वप्नका कारण है. उसे परमार्थसत् मानकर ऐसा नहीं कहा जाता ॥ ३९॥

\*\*\*\*\*\*\*\*

चिदपि प्रकारेण कार्यकारंणभाव उपपद्यते । कथम् ?---

परमार्थतस्तु न कस्यचित्केन- | परमार्थतः तो किसीका किसी भी प्रकार कार्य-कारणभाव होना सम्भव नहीं है । किस प्रकार ? [ सो वतलाते हैं--]

नास्त्यसद्देतुकमसत्सद्सद्दे तुकं सच सद्धेतुकं नास्ति सद्धेतुकमसत्कुतः॥ ४०॥

न तो असत्पदार्थ ही असत् कारणवाला है और न सत् पदार्थ ही असत् कारणवाला है। इसी प्रकार सत् पदार्थ भी सत् कारणवाला नहीं है; फिर असत् पदार्थ ही सत् कारणवाला कैसे हो सकता है ? ॥४०॥

नास्त्यसद्धेतुकमसच्छश-विषाणादि हेतुः कारणं यस्यासत एव खकुसुमादेस्तदसद्वेतकमसन विद्यते । तथा सदिप घटादि-वस्तु असद्धेतुकं शशविपाणादि-कार्यं नास्ति । तथा विद्यमानं घटादि विद्यमान-घटादिवस्त्वन्तरकार्यं नास्ति। सत्कार्यमसत्कृत एव सम्भवति ? कार्यकारणभावः चान्यः सम्भवति शक्यो वा कल्पयितुम्? अतो विवेकिनामसिद्ध एव कार्य-कारणभावः कस्यचिदित्य-भिप्रायः ॥ ४० ॥

असत् कारणवाला असत्पदार्थ भी नहीं है-जिस आकाशपुष्प आदि असत्पदार्थका कोई शश-शृङ्गादि असत् कारण हो ऐसा कोई असद्भेतुक असत् पदार्थभी विद्यमान नहीं है। तथा घटादि सद्वस्तु भी असद्भेतुक अर्थात् राराविषाणादि असत्पदार्थ ]का कार्य नहीं है । इसी प्रकार सत् यानी विद्यमान घट आदि किसी अन्य सद्वस्तुका भी कार्य नहीं है। फिर सत्का कार्य असत् ही कैसे हो सकता है? इनके सिवा किसी अन्य कार्य-कारण भावकी न तो सम्भावना है और न ही की जा सकती है। अतः तात्पर्य यह है कि विवेकियोंके लिये तो किसी वस्तुका भी कार्य-कारण-भाव सिद्ध है ही नहीं ॥ ४०॥

---

पुनरिष जाग्रत्स्वमयोरसतोरिष कार्यकारणभावाशङ्कामपनयन् आह-

जाग्रत् और खप्त असत् होनेपर भी उनके कार्य-कारणभावके सम्बन्ध-में जो शङ्का है उसकी निवृत्ति करते हुए फिर भी कहते हैं—

विपर्यासाद्यथा जाग्रदिचन्त्यान्भूतवत्स्पृशेत् । तथा स्वप्ने विपर्यासाद्धर्मास्तत्रैव पश्यति ॥ ४१॥

जिस प्रकार मनुष्य भ्रान्तिवश जाग्रत्कालीन अचिन्त्य पदार्थोंको यथार्थवत् ग्रहण करता है उसी प्रकार खप्तमें भी भ्रान्तिवश [ खप्तकालीन ] पदार्थोंको वहीं ( उसी अवस्थामें ) देखता है ॥ ४१॥

तिपर्यासाद विवेकतो यथा
जाग्रज्ञागरितेऽचिन्त्यान्भावानशक्याचिन्तनीयान् रज्जुसर्पादीन्
भूतवत्परमार्थवत्सपृशक्तिव विकल्पयेदित्यर्थः कश्चिद्यथा, तथा
स्वमे विपर्यासाद्धस्त्यादीन्धर्मान्
पश्यान्तव विकल्पयतिः तत्रैव
पश्याति न तु जागरितादुत्पद्यमानानित्यर्थः ॥ ४१ ॥

जिस प्रकार कोई पुरुष विपर्यास अर्थात् अविवेकके कारण जाग्रत्-अवस्थामें रज्जु-सर्पादि अचिन्तनीय अर्थात् जिनका चिन्तन नहीं किया जा सकता ऐसे पदार्थोंको भूत— परमार्थवत् स्पर्श करते हुए-से कल्पना करता है । उसी प्रकार स्वप्तमें विपर्यासके कारण ही वह हाथी आदिको देखता हुआ-सा कल्पना करता है; अर्थात् उन्हें वह उसी अवस्थामें देखता है, न कि जाग्रत्से उत्पन्न होते हुए ॥४१॥

जगदुत्पत्तिका उपदेश किनके लिये है ?

# उपलम्भात्समाचारादस्तिवस्तुत्ववादिनाम् ।

# जातिस्तु देशिता बुद्धैरजातेस्त्रसतां सदा ॥ ४२॥

[ वस्तुओंकी ] उपलब्धि और [ वर्णाश्रमादि ] आचारके कारण जो पदार्थोंकी सत्ता स्वीकार करते हैं तथा अजातिसे भय मानते हैं, विद्वानोंने सर्वदा उन्हींके लिये जातिका उपदेश दिया है ॥ ४२ ॥

यापि बुद्धैरद्वैतवादिभिर्जातिर्देशितोपदिष्टा, उपलम्भनम्
उपलम्भस्तसादुपलब्धेरित्यर्थः;
समाचाराद्वर्णाश्रमादिधर्मसमाचरणात् , ताभ्यां हेतुभ्यामिस्तवस्तुत्ववादिनाम् अस्ति वस्तुभाव इत्येवं वदनशीलानां

तथा बुद्ध यानी अद्वैतवादी विद्वानींने जो जाति (जगत्की उत्पत्ति) का
उपदेश दिया है [ उसका यह
कारण है—] उपलम्भनका नाम
उपलम्भ है उस उपलम्भ अर्थात्
उपलब्धिसे और समाचार—वर्णाश्रमादि धर्मोंके सम्यक् आचरणसे—
इन दोनों कारणोंसे वस्तुओंका
अस्तित्व माननेवाले अर्थात् '[ द्वैत
पदार्थोंका] वस्तुत्व है' ऐसा कहने-

दृढाग्रहवतां श्रद्दधानानां मन्द-विवेकिनामर्थोपायत्वेन सा देशिता जातिः। तां गृह्णनतु तावत् । वेदान्ताभ्यासिनां तु खयमेवाजाद्वयात्मविषयो विवेको भविष्यतीति न तु परमार्थ-बुद्धचा। ते हि श्रोत्रियाः स्थूल-बुद्धित्वादजातेः अजातिवस्तुनः सदा त्रस्यन्त्यात्मनाशं मन्यमाना अविवेकिन इत्यर्थः । उपायः सोऽवतारायेत्युक्तम् ॥ ४२ ॥

वाले दढ आग्रही, श्रद्धालु और मन्द विवेकशील पुरुषोंको [ ब्रह्मात्मैक्य-वोधकी प्राप्तिरूप ] अर्थके उपाय-रूपसे उस जातिका उपदेश दिया है। [ उसमें उनका यही तात्पर्य है कि ] 'अभी वे भले ही उसे खीकार कर छें,परन्तु वेदान्तका अभ्यास करते-करते उन्हें खयं ही अजन्मा और अद्वितीय आत्मा-सम्बन्धी विवेक हो जायगा' उन्होंने परमार्थबुद्धिसे उसका उपदेश नहीं दिया; क्योंकि वे केवल श्रुति-परायण अविवेकी लोग स्थलबुद्धि होनेके कारण अपना नाश मानते हुए अजाति अर्थात् जन्मरहित वस्तुसे सदा भय मानते हैं-यह इसका तात्पर्य है। यही बात हमने ''उपायः सोऽवता-राय" इत्यादि श्लोकमें ( अद्वैतप्रकरण स्रो० १५ में ) कही है ॥४२॥

---

सन्मार्गगामी द्वैतवादियोंकी गति

अजातेस्त्रसतां तेषामुपलम्भाद्वियन्ति ये । जातिदोषा न सेत्स्यन्तिदोषोऽप्यल्पो भविष्यति ॥४३॥

द्वेतकी उपलब्धिके कारण जो विपरीत मार्गमें प्रवृत्त होते हैं अजातिसे भय माननेवाले उन लोगोंके लिये जातिसम्बन्धी दोष सिद्ध नहीं हो सकते, [क्योंकि द्वैतवादी होनेपर भी वे सन्मार्गमें प्रवृत्त तो हुए ही रहते हैं] । [और यदि होगा भी तो ] योड़ा-सा ही दोष होगा ॥ ४३॥

ये चैवग्रुपलम्भात्समाचाराचाजातेरजातिवस्तुनस्नसन्तोऽस्तिवस्त्वित्यद्वयादात्मनो वियन्ति
विरुद्धं यन्ति द्वैतं प्रतिपद्यन्त
इत्यर्थः । तेषामजातेस्नसतां
श्रद्दधानानां सन्मार्गावलिम्बनां
जातिदोपा जात्युपलम्भकृता
दोषा न सेत्स्यन्ति सिद्धिं
नोपयास्यन्ति, विवेकमार्गप्रवृत्तत्वात् । यद्यपि कश्चिद्दोषः
स्यात्सोऽप्यल्प एव भविष्यति ।
सम्यग्दर्शनाप्रतिपत्तिहेतुक इत्यर्थः
॥ ४३॥

जो लोग इस प्रकार [पदार्थोंकी] उपलब्ध और [वर्णाश्रमादिके] आचारोंके कारण अजन्मा वस्तुसे डरनेवाले हैं और 'द्वैत पदार्थ है' ऐसा समझकर अद्धय आत्मासे विरुद्ध चलते हैं, अर्थात् द्वैत स्वीकार करते हैं, उन अजातिसे भय माननेवाले श्रद्धालु और सन्मार्गावलम्बी पुरुषोंको जातिदोष—जातिकी उपलब्धिके कारण होनेवाले दोष सिद्ध नहीं होंगे, क्योंकि वे विवेकमार्गमें प्रवृत्त हैं। और यदि कुछ दोष होगा भी तो वह भी अल्प ही होगा; अर्थात् केवल सम्यग्दर्शनकी अप्राप्तिके कारण होनेवाला दोष ही होगा। १३३।

उपलब्धि और आचरणकी अप्रमाणता

नन्पलम्भसमाचारयोः प्रमाण-त्वाद्स्त्येव द्वैतं वस्त्विति, नः उपलम्भसमाचारयोर्व्यभिचारात्। कथं व्यभिचार इत्युच्यते—

यदि कहो कि उपलब्धि और आचरण तो प्रमाण हैं, इसल्यिं द्वैतवस्तु है ही, तो ऐसी बात नहीं है; क्योंकि उपलब्धि और आचरण-का तो व्यभिचार भी होता है। किस प्रकार व्यभिचार होता है? सो बतलाया जाता है—

## उपलम्भात्समाचारान्मायाहस्ती यथोच्यते ।

## उपलम्भात्समाचारादस्ति वस्तु तथोच्यते॥ ४४॥

उपल्टिघ और आचरणके कारण जिस प्रकार मायाजनित हाथीको ['हाथीं हैं'-इस प्रकार ] कहा जाता है उसी प्रकार उपलिध और आचरणके कारण 'वस्तु है' ऐसा कहा जाता है ॥ ४४ ॥

उपलभ्यते हि मायाहस्ती हस्तीव हस्तिनमिवात्र चरन्ति, वन्धनारोहणादिहस्ति-सम्बन्धिभिर्धभेईस्तीति चोच्यते-ऽसन्नपि यथा तथैबोपलम्भात्समा-चाराद्द्वैतं भेदरूपमस्ति वस्त्वि-त्युच्यते । तसान्नोपलम्भसमा-चारौ द्वैतवस्तुसद्भावे हेतू भवत इत्यभिप्रायः ॥ ४४ ॥

हाथीके समान ही मायाजनित हाथी भी देखनेमें आता है। हाथी-के समान ही यहाँ मायाहस्तीके साथ] भी वन्यन आरोहण आदि हस्ति-सम्बन्बी धर्मोद्वारा व्यवहार करते हैं । जिस प्रकार असत् होने-पर भी वह 'हाथी है' ऐसा कहा जाता है, उसी प्रकार उपल्टिय और आचरणके कारण भेदरूप दौत-वस्तु है-ऐसा कहा जाता है। अतः अभिप्राय यह है कि उपलब्धि और आचरण द्वेत वस्तुके सद्भावमें कारण नहीं हैं॥ ४४॥

परमार्थ वस्तु क्या है ?

इत्याह-

पुनः परमार्थसद्वस्तु | अच्छा तो जिसके आश्रयसे जाति जात्याद्यसद्बुद्धय अदि असद्बुद्धियाँ होती हैं वह परमार्थ वस्तु क्या है ? इसपर कहते हैं—

# जात्याभासं चलाभासं वस्त्वाभासं तथैव च । अजाचलमवस्तुत्वं विज्ञानं शान्तमद्वयम् ॥ ४५॥

जो कुछ जातिके समान भासनेवाला, चलके समान भासनेवाला और वस्तुके समान भासनेवाला है वह अज, अचल और अवस्तुरूप शान्त एवं अद्वितीय विज्ञान ही है ॥ ४५॥

अजाति सञ्जातिवदवभासत इति जात्याभासम् । तद्यथा देवदत्तो जायत इति । चलाभासं चलमिवाभासत इति । यथा स एव देवदत्तो गच्छतीति। वस्त्वाभासं वस्त द्रव्यं धर्मि तद्भद्यभासत इति वस्त्वाभासम्। यथा स एव देवदत्तो गौरो दीर्घ इति । जायते देवदत्तः स्पन्दते दीर्घो गौर इत्येवमवभासते। परमार्थतस्त्वजमचलमवस्तुत्वम-द्रव्यं च । किं तदेवंप्रकारम् ? विज्ञानं विज्ञप्तिः । जात्यादि-रहितत्वाच्छान्तम् । अत एवाद्वयं च तदित्यर्थः ॥ ४५ ॥

जो अजाति होकर भी जातिवत प्रतीत हो उसे जात्याभास कहते हैं: उसका उदाहरण, जैसे-देवदत्त उत्पन्न होता है। जो चलके समान प्रतीत हो उसे चलाभास कहते हैं: जैसे-वही देवदत्त जाता है। 'वस्त्वाभासम्'-वस्तु धर्मी द्रव्यको कहते हैं, जो उसके समान प्रतीत हो वह वस्त्वाभास है। जैसे-बही देवदत्त गौर और दीर्घ है। देवदत्त उत्पन्न होता है, चलता है तथा वह गौर और दीर्घ है-इस प्रकार भासता है, किन्तु परमार्थतः तो अज, अचल, अवस्तुत्व और अद्रव्यत्व ही है। ऐसा वह कौन है? [इसपर कहते हैं-] विज्ञान अर्थात् विज्ञप्ति तथावह जाति आदिसे रहित होनेके कारण शान्त है और इसीसे अद्वय भी है-ऐसा इसका तात्पर्य है ॥ ४५॥

एवं न जायते चित्तमेवं धर्मा अजाः स्मृताः । एवमेव विजानन्तो न पतन्ति विपर्यये॥ ४६॥

इस प्रकार चित्त उत्पन्न नहीं होता; इसीसे आत्मा अजन्मा माने गये हैं। ऐसा जाननेवाले लोग ही श्रममें नहीं पड़ते॥ ४६॥

एवं यथोक्तेभ्यो हेतभ्यो न जायते चित्तमेवं धर्मा आत्मानो-ञ्जाः स्मृता त्रह्मविद्धिः। धर्मा इति बहुबचनं देहभेदानुविधा-यित्वादद्वयस्यैवोपचारतः ।

एवमेव यथोक्तं विज्ञानं जात्यादिरहितमद्वयमात्मतत्त्वं विजानन्तस्त्यक्तवाह्यैषणाः पुनर्न पतन्त्यविद्याष्ट्रान्तसागरे विप-र्यये। "तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः" (ई० उ० ७) इत्यादिमन्त्रवर्णात् ॥४६॥

इस प्रकार उपयुक्त हेतुओंसे ही चित्तका जन्म नहीं होता, और इसीसे ब्रह्मवेत्ताओंने धर्म यानी आत्माओंको अजन्मा माना है। भिन-भिन्न देहोंका अनुवर्तन करने-वाला होनेसे एक अद्वितीय आत्माके लिये ही उपचारसे 'धर्माः' इस बहुवचनका प्रयोग किया गया है।

इसी प्रकार—उपर्युक्त विज्ञानको अर्थात् जाति आदिरहित अद्वितीय आत्मतत्त्वको जाननेवाले एषणाओं से मुक्त हुए लोग फिर विपर्यय अर्थात् अविदारूप अन्धकार-के समुद्रमें नहीं गिरते। "उस अवस्थामें एकत्व देखनेवाले पुरुषको क्या मोह और क्या शोक हो सकता है ?" इत्यादि मन्त्रवर्णसे यही बात प्रमाणित होती है ॥४६॥

विज्ञानाभासमें अलातस्फुरणका दृष्टान्त

यथोक्तं परमार्थद्र्शनं प्रपञ्च- । पूर्वोक्त परमार्थज्ञानका ही यिष्यनाह-

विस्तारसे निरूपण करेंगे, इसलिये कहते हैं---

#### ऋजुवऋदिकाभासमलातस्पन्दितं यथा। **प्रहणग्राहकाभासं विज्ञानस्पन्दितं** तथा ॥ ४७॥

जिस प्रकार अलात ( उल्का ) का घूमना ही सीवे-टेढ़े आदि रूपोंमें भासित होता है उसी प्रकार विज्ञानका स्फुरण ही प्रहण और प्राहक आदि रूपोंमें भास रहा है ॥ ४७ ॥

यथा हि लोक ऋजवकादि-प्रकाराभासमलातस्पन्दितम्रल्का-चलनं तथा ग्रहणग्राहकाभासं विषयिविषयाभासिमत्यर्थः । किं तद्विज्ञानस्पन्दितम् । स्पन्दित-स्पन्दितमविद्यया। न मिव ह्यचलस्य विज्ञानस्य स्पन्दनमस्ति। अजाचलमिति ह्यक्तम् ॥ ४७॥ जा चुका है ॥ ४७॥

जिस प्रकार लोकमें सीधे-टेढ़े आदि रूपोंमें भासमान होनेवाला अलातका स्पन्द अर्थात् र उल्का (जलती हुई बनैती) का चूमना ही है, उसी प्रकार प्रहण और प्राहकरूपसे भासने-वाला अर्थात् इन्द्रिय और विषयरूप-से भासनेवाला भी है । वह कौन है ? विज्ञानका स्पन्द, जो अविद्याके कारण ही स्पन्दके समान स्पन्द-सा प्रतीत होता है, वस्तुतः अविचल विज्ञानका स्पन्दन नहीं हो सकता, क्योंकि [ उपर्युक्त श्लोक ४५ में ही ] 'वह अज और अचल है' ऐसा कहा

---

अस्पन्दमानमलातमनाभासमजं यथा। अस्पन्दमानं विज्ञानमनाभासमजं तथा॥ ४८॥

जिस प्रकार स्पन्दनरहित अलात आभासरात्य और अज है उसी प्रकार स्पन्दनरहित विज्ञान भी आभासशून्य और अज है ॥ ४८ ॥

अस्पन्दमानं स्पन्दनवर्जितं

तदेवालातमृज्वाद्याकारेणाजाय
मानमनाभासमजं यथाःतथाविद्यया

स्पन्दमानमविद्योपरमेऽस्पन्दमानं

जात्याद्याकारेणानाभासमजमचलं

भविष्यतीत्यर्थः ॥ ४८॥

जिस प्रकार वही अलात अस्पन्द-मान—स्पन्दनसे रहित होनेपर ऋजु आदि आकारोंमें भासित न होनेके कारण अनाभास और अज रहता है उसी प्रकार अविद्यासे स्पन्दित होनेपर जाति आदि रूपसे स्पन्दित न होकर अनाभास, अज और अचल हो जायगा—ऐसा इसका तात्पर्य है ॥ ४८॥

अलाते स्पन्दमाने वै नाभासा अन्यतोभुवः । न ततोऽन्यत्र निस्पन्दान्नालातं प्रविशन्ति ते ॥ ४६॥

अलातंके स्पन्दित होनेपर भी वे आभास किसी अन्य कारणसे नहीं होते, तथा उसके स्पन्दरहित होनेपर भी कहीं अन्यत्र नहीं चले जाते और न वे अलातमें ही प्रवेश करते हैं ॥ ४९॥

तिसन्नेवालाते स्पन्दमान ऋजुवक्राद्याभासा अलातादन्यतः कुतिथिदागत्यालाते नैव भवन्ति इति नान्यतोश्चवः । न च तसा-निस्पन्दादलातादन्यत्र निर्गताः। न च निस्पन्दमलातमेव प्रवि-शन्ति ते ॥ ४९॥

उस अलातके स्पन्दित होनेपर भी वे सीधे-टेढ़े आदि आभास अलातसे भिन्न कहीं अन्यत्रसे आकर अलातमें उपस्थित नहीं हो जाते; अतः वे किसी अन्यसे होनेवाले भी नहीं हैं। तथा निस्पन्द हुए उस अलातसे वे कहीं अन्यत्र नहीं चले जाते और न उस निस्पन्द अलातमें ही प्रवेश कर जाते हैं। ॥४९॥ किंच-

इसके अतिरिक्त--

न निर्गता अलातात्ते द्रव्यत्वाभावयोगतः । विज्ञानेऽपि तथैव स्युराभासस्याविशेषतः ॥ ५०॥

उनमें द्रव्यत्वके अभावका योग होनेके कारण वे अलातसे भी नहीं निकले हैं। इसी प्रकार आभासत्वमें समानता होनेके कारण विज्ञानके विषयमें भी समझना चाहिये॥ ५०॥

न निर्मता अलातात्त आभासा
गृहादिवद्द्रव्यत्वाभावयोगतः—
द्रव्यस्य भावो द्रव्यत्वम्, तदभावो द्रव्यत्वाभावः, द्रव्यत्वाभावयोगतो द्रव्यत्वाभावयुक्तेर्वस्तुत्वाभावादित्यर्थः; वस्तुनो हि
प्रवेशादि सम्भवति नावस्तुनः ।
विज्ञानेऽपि जात्याद्याभासास्तथैव
स्युराभासस्याविशेषतस्तुल्यत्वात् ॥ ५०॥

द्रव्यत्वाभावयोगके कारण द्रव्य-के भावका नाम द्रव्यत्व है उसके अभावको द्रव्यत्वाभाव कहते हैं उस द्रव्यत्वाभावयोग अर्थात् द्रव्यत्वा-भावरूप युक्तिके कारण यानी वस्तुत्व-का अभाव होनेसे वे आभास घर आदि-से निकलनेके समान अलातसे भी नहीं निकले; क्योंकि प्रवेशादि होने तो वस्तुके ही सम्भव हैं, अवस्तुके नहीं। विज्ञानमें [प्रतीत होनेवाले] जात्यादि आभास भी ऐसे ही समझने चाहिये, क्योंकि आभासकी सामान्यता होनेसे उनकी तुल्यता है।। ५०॥

\*\*\*

कथं तुल्यत्विमत्याह—

उनकी तुल्यता किस प्रकार है ? सो बतलाते हैं—

विज्ञाने स्पन्दमाने वै नाभासा अन्यतोभुवः । न ततोऽन्यत्र निस्पन्दान्न विज्ञानं विशन्ति ते ॥ ५१॥

# न निर्गतास्ते विज्ञानाद्द्रव्यत्वाभावयोगतः। कार्यकारणताभावाद्यतोऽचिन्त्याः सदैव ते॥ ५२॥

विज्ञानके स्पन्दित होनेपर भी उसके आभास किसी अन्य कारणसे नहीं होते तथा उसके स्पन्दरहित होनेपर कहीं अन्यत्र नहीं चले जाते और न विज्ञानमें ही प्रवेश कर जाते हैं ॥ ५१ ॥ द्रव्यत्वके अभावका योग होनेके कारण वे विज्ञानसे भी नहीं निकले, क्योंकि कार्य-कारणताका अभाव होनेके कारण वे सदा ही अचिन्तनीय (अनिर्वचनीय) हैं ॥५२॥

अलातेन समानं सर्वं विज्ञानस्य । सदाचलत्वं तु विज्ञानस्य विशेषः । जात्याद्याभासा विज्ञाने के चले किंकृता इत्याह । कार्य-कारणताभावाज्जन्यजनकत्वानुप-पत्तेरभावरूपत्वादिचन्त्यास्ते यतः सदैव ।

यथासत्स्वृज्वाद्याभासेषु ऋ-ज्वादिबुद्धिर्दृष्टालातमात्रे तथा-सत्स्वेव जात्यादिषु विज्ञानमात्रे जात्यादिबुद्धिर्मृषेवेति सम्रदा-यार्थः ॥५१-५२॥ विज्ञानके विषयमें भी सब कुछ अछातके ही समान है। नित्य अचछ रहना—यही विज्ञानकी विशेषता है। अचछ विज्ञानमें जाति आदि आभास किस कारणसे होते हैं? इसपर कहते हैं—क्योंकि कार्य-कारणताका अभाव अर्थात् अभाव-रूप होनेके कारण जन्य-जनकत्वकी अनुपपत्ति होनेसे वे सदा ही अचिन्तनीय हैं।

[इन दोनों श्लोकोंका] सम्मिलित अर्थ यह है कि जिस प्रकार ऋजु (सरल) आदि आमासोंके न होनेपर भी अलातमात्रमें ही ऋजु आदि बुद्धि होती देखी जाती है उसी प्रकार जाति आदिके न होनेपर भी केवल विज्ञान-मात्रमें जाति आदि बुद्धि होना मिथ्या ही है ॥ ५१-५२ ॥ आत्मामें कार्य-कारणभाव क्यों असम्भव है ?

अजमेकमात्मतत्त्वमिति स्थितं । कल्प्यते तेषाम्-

यह निश्चय हुआ कि एक तत्र यैरि कार्यकारणभावः अजन्मा आत्मतत्त्व है । उसमें जो छोग कार्य-कारणभावकी कल्पना करते हैं उनके मतमें भी-

द्रव्यं द्रव्यस्य हेतुः स्यादन्यदन्यस्य चैव हि । द्रव्यत्वमन्यभावो वा धर्माणां नोपपद्यते ॥ ५३॥

द्रव्यका कारण द्रव्य ही हो सकता है और वह भी अन्य द्रव्यका अन्य ही द्रव्य कारण होना चाहिये; किन्तु आत्माओंमें द्रव्यत्व और अन्यत्व दोनों ही सम्भव नहीं हैं ॥ ५३ ॥

द्रव्यं द्रव्यस्थान्यस्थान्यद्वेतः कारणं स्थान तु तस्यैव तत्। नाप्यद्रव्यं कस्यचित्कारणं स्वतन्त्रं दृष्टं लोके। न च द्रव्यत्वं धर्माणा-मात्मनाम्रुपपद्यतेऽन्यत्वं वा क्रत-श्रिद्येनान्यस्य कारणत्वं कार्यत्वं वा प्रतिपद्येत । अतोऽद्रव्यत्वा-दनन्यत्वाच न कस्यचित्कार्थ कारणं वात्मेत्यर्थः ॥५३॥

अन्य द्रव्यका कारण अन्य द्रव्य ही हो सकता है, न कि उस द्रव्य-का वही । और जो वस्तु द्रव्य नहीं है उसे छोकमें किसीका खतन्त्र कारण होता नहीं देखा। तथा आत्माओंका द्रव्यत्व अथवा अन्यत्व किसी भी प्रकार सम्भव नहीं है, जिससे कि वे किसी अन्य द्रव्यके कारणत्व अथवा कार्यत्वको प्राप्त हो सकें । अतः तात्पर्य यह है कि अद्रव्यत्व और अनन्यत्वके कारण आत्मा किसीका भी कार्य अथवा कारण नहीं है ॥ ५३ ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*

एवं न चित्तजा धर्माश्चित्तं नापि न धर्मजम् । एवं हेतुफलाजातिं प्रविशन्ति मनीषिणः॥ ५४॥

इस प्रकार न तो बाह्य पदार्थ ही चित्तसे हुए हैं और न चिंत ही बाह्य पदार्थोंसे उत्पन्न हुआ है। अतः मनीषी लोग कार्य-कारणकी अनुत्पत्ति ही निश्चित करते हैं ॥ ५४ ॥

एवं यथोक्तेभ्यो हेतुभ्य आत्म-विज्ञानखरूपमेव चित्रमिति न चित्तजा वाह्यधर्मी नापि वाह्य-धर्मजं चित्तम् । विज्ञानखरूपाः भासमात्रत्वात्सर्वधर्माणाम् । एवं न हेतोः फलं जायते नापि फला-द्वेतरिति हेतुफलयोरजाति हेत-फलाजातिं प्रविशन्त्यध्यवस्यन्ति आत्मनि हेतुफलयोरभावमेव प्रतिपद्यन्ते ब्रह्मविद् इत्यर्थः ।५४॥ अभाव ही देखते हैं ॥५४॥

इस प्रकार उपर्युक्त हेतुओंसे चित्त आत्मविज्ञानस्वरूप ही है; न तो बाह्य पदार्थ ही चित्तसे उत्पन्न हुए हैं और न चित्त ही बाह्य पदार्थोंसे उत्पन्न हुआ है; क्योंकि सारे ही धर्म विज्ञानखरूपके आभासमात्र हैं। इस प्रकार न तो हेतुसे फलकी उत्पत्ति होती है और न फलसे हेतुकी । अतः मनीषी लोग हेतु और फलकी अनुत्पत्ति ही निश्चित करते हैं । तात्पर्य यह कि ब्रह्मवेता लोग आत्मामें हेतु और फल्का

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

हेतु-फलभावके अभिनिवेशका फल

ये पुनर्हेतुफलयोरभिनिविष्टा-स्तेषां किं स्थादित्युच्यते —धर्मा-धर्माख्यस्य हेतोरहं कर्ता मम धर्माधर्मों तत्फलं कालान्तरे कचित्प्राणिनिकाये जातो भोक्य इति---

किन्तु जिनका हेतु और फलमें अभिनिवेश है उनका क्या होगा ? इसपर कहा जाता है-धर्माधर्मसंज्ञक हेतुका मैं कर्ता हूँ, धर्म और अधर्म मेरे हैं, कालान्तरमें किसी प्राणीके शरीरमें उत्पन्न होकर उनका फल भोगूँगा-इस प्रकार

यावद्देतुफलावेशस्तावद्देतुफलोद्भवः हेतुफलावेशे संसारं न प्रपद्यते॥ ५५॥

जवतक हेत और फलका आग्रह है तबतक ही हेत और फलकी उत्पत्ति भी है। हेत और फलका आवेश क्षीण हो जानेपर फिर हेत और फल्रूप संसारकी उत्पत्ति भी नहीं होती ।

यावद्धेतफलयोरावेशो हेत्-फलाग्रह आत्मन्यध्यारोपणं तचित्ततेत्यर्थः, ताबद्धेतुफल-योरुद्भवो धर्माधर्मयोस्तत्फलस्य चात्रच्छेदेन प्रवृत्तिरित्यर्थः । यदा पुनर्मन्त्रौषधिवीर्येणेव ग्रहावेशो यथोक्ताद्वैतदर्शनेना-विद्योद्भूतहेतुफलावेशोऽपनीतो भवति तदा तिसन्क्षीणे नास्ति हेतुफलोद्धवः ॥ ५५ ॥

जबतक हेतु और फलका आवेश -हेत्फलाग्रह अर्थात् उन्हें आत्मामें आरोपित करना यानी तिचत्तता है. तबतक हेत् और फलकी उत्पत्ति भी है अर्थात् तत्रतक धर्माधर्म और उनके फलकी अविच्छिन प्रवृत्ति भी है। किन्त जिस समय मन्त्र और ओषधि-की सामध्यसे ग्रहके आवेशके समान उपर्युक्त अद्वैतवोधसे अविद्याजनित हेत और फलका आवेश निवृत्त हो जाता है उस समय उसके क्षीण हो जानेपर हेत और फलकी उत्पत्ति भी नहीं होती ॥ ५५ ॥

--

हेत्-फलके अभिनिवेशमें दोष

दोष इत्युच्यते-

यदि हेतुफलोद्भवस्तदा को | यदि हेतु और फलकी उत्पत्ति रहे तो इनमें दोष क्या है ? सो

यावद्धेतुफलावेशः संसारस्तावदायतः । क्षीणे हेतुफलावेशे संसारं न प्रपद्यते॥ ५६॥

जबतक हेतु और फलका आग्रह है तबतक संसार बढ़ा हुआ है। हेतु और फलका आवेश नष्ट होनेपर विद्वान् संसारको प्राप्त नहीं होता ॥ ५६ ॥

यावत्सम्यग्दर्शनेन हेतुफला-वेशो न निवर्ततेऽक्षीणः संसार-स्तावदायतो दीर्घो भवतीत्यर्थः। क्षीणे पुनहेंतुफलावेशे संसारं न प्रपद्यते कारणाभावात् ॥ ५६॥

जबतक सम्यग्ज्ञानसे हेतु और फलका आग्रह निवृत्त नहीं होता तवतक संसार क्षीण न होकर विस्तृत होता जाता है। किन्तु हेतुफलावेशके क्षीण होनेपर, कोई कारण न रहनेसे, विद्वान् संसारको प्राप्त नहीं होता॥ ५६॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

नन्यजादात्मनोऽन्यन्नास्त्येव तत्कथं हेतुफलयोः संसारस्य चोत्पत्तिविनाशायुच्येते त्वया ?

शृजु—

शंका—अजन्मा आत्मासे भिन्न तो और कोई है ही नहीं; फिर हेतु और फल तथा संसारके उत्पत्ति-विनाशका तुम कैसे वर्णन कर रहे हो ?

समाधान-अच्छा, सुनो---

संवृत्या जायते सर्वं शाश्वतं नास्ति तेन वै । सद्भावेन ह्यजं सर्वमुच्छेदस्तेन नास्ति वै ॥ ५७॥

सारे पदार्थ न्यावहारिक दृष्टिसे उत्पन्न होते हैं; इसिलये वे नित्य नहीं हैं। परमार्थदृष्टिसे तो सब कुछ अज ही है; इसिलये किसीका विनाश भी नहीं है। ५७॥

संवृत्या संवरणं संवृति-रिवद्याविषयो लौकिको व्यव-हारस्तया संवृत्या जायते सर्वम् । तेनाविद्याविषये शाश्वतं नित्यं नास्ति वै । अत उत्पत्तिविनाश-

'संदृत्या'—संवरण अर्थात् अविद्याविषयक लैकिक व्यवहारका नाम संदृति है; उस संदृतिसे ही सबकी उत्पत्ति होती है। अतः उस अविद्याके अधिकारमें कोई भी वस्तु शाश्वत—नित्य नहीं है। इसीलिये उत्पत्ति-विनाशशील संसार

लक्षणः संसार आयत इत्युच्यते। परमार्थसद्भावेन त्वजंसर्वमात्मैव यस्मात । अतो जात्यभावा-दच्छेदस्तेन नास्ति वै कस्य-चिद्धे तुफलादेरित्यर्थः ॥ ५७॥ ऐसा इसका तात्पर्य है ॥५७॥

विस्तृत है-ऐसा कहा जाता है; क्योंकि परमार्थसत्तासे तो सब कुछ अजन्मा आत्मा ही है। अतः जनमका अभाव होनेके कारण किसी भी हेत या फल आदिका उच्छेद नहीं होता-

\*\*\*\*\*\*\*

जीवोंका जन्म मायिक है

धर्मा य इति जायन्ते जायन्ते ते न तत्त्वतः । जन्म मायोपमं तेषां सा च माया न विद्यते ॥ ५८॥

धर्म ( जीव ) जो उत्पन्न होते कहे जाते हैं वे वस्तुतः उत्पन्न नहीं होते । उनका जन्म मायाके सदश है और वह माया भी [वस्तुत:] है नहीं ॥ ५८ ॥

येऽप्यात्मानोऽन्ये च धर्मा जायन्त इति कल्प्यन्ते त इत्येवं-प्रकारा यथोक्ता संवृतिर्निर्दिश्यत इति संवृत्यैव धर्मा जायन्ते; न ते तत्त्वतः परमार्थतो जायन्ते। यत्पुनस्तत्सं वृत्या जन्म तेषां धर्माणां यथोक्तानां यथा मायया जन्म तथा तन्मायोवमं प्रत्ये-तव्यम् ।

जो भी आत्मा तथा दूसरे धर्म 'उत्पन्न होते हैं'-इस प्रकार कल्पना किये जाते हैं वे इस प्रकारके सभी धर्म संवृतिसे ही उत्पन्न होते हैं। यहाँ 'इति' शब्दसे इससे पहले श्लोंकमें कही हुई संवृतिका निर्देश किया गया है। वे तत्त्वतः-परमार्थतः उत्पन्न नहीं होते । क्योंकि उन पूर्वोक्त धर्मीका संवृतिसे होनेवाला जन्म है वह ऐसा है जैसे मायासे होनेवाला जन्म होता है, इसलिये उसे मायाके सदश समझना चाहिये।

माया नामवस्तु तर्हि ? नैवम्; सा च माया न विद्यते, मायेत्य-विद्यमानस्याख्येत्यभिप्रायः॥५८॥

तव तो माया एक सत्य वस्तु सिद्ध होती है? नहीं, ऐसी बात नहीं है। वह माया भी है नहीं। तात्पर्य यह है कि 'माया' यह अविद्यमान वस्तुका ही नाम है ॥५८॥

\*\*\*\*\*\*\*\*

कथं मायोपमं तेपां धर्माणां | जन्मेत्याह—

उन धर्मोंका जन्म मायाके सदश किस प्रकार है ? सो वतलाते हैं—

यथा मायामयाद्वीजाजायते तन्मयोऽङ्कुरः ।

नासौ नित्यो न चोच्छेदी तद्वद्धमेंषु योजना ॥ ५६॥

जिस प्रकार मायामय बीजसे मायामय अङ्कुर उत्पन्न होता है, और वह न तो नित्य ही होता है और न नाशवान् ही, उसी प्रकार धर्मोंके विषयमें भी युक्ति समझनी चाहिये॥ ५९॥

यथा मायामयादाम्रादिवीजाजायते तन्मयो मायामयोऽक्करो नासावक्करो नित्यो न
चोच्छेदी विनाशी वाभूतत्वात्तद्वेदव धर्मेषु जन्मनाशादियोजना युक्तिः। न तु परमार्थतो
धर्माणां जन्म नाशो वा युज्यत
इत्यर्थः॥ ५९॥

जिस प्रकार मायामय आम आदिके बीजसे तन्मय अर्थात् मायामय अङ्कर उत्पन्न होता है और वह अङ्कर न तो नित्य ही होता है और न नारावान् हो, उसी प्रकार असत्य होनेके कारण धर्मोंमें भी जन्म-नारादिकी योजना—युक्ति है। तात्पर्य यह है कि परमार्थतः धर्मोंका जन्म अथवा नारा होना सम्भव नहीं है ॥५९॥

### आत्माकी अनिर्वचनीयता

### नाजेषु सर्वधर्मेषु शाश्वताशाश्वताभिघा। यत्रं वर्णा न वर्तन्ते विवेकस्तत्र नोच्यते ॥ ६०॥

इन सम्पूर्ण अजन्मा धर्मीमें नित्य-अनित्य नामोंकी प्रवृत्ति नहीं है जहाँ शब्द ही नहीं है उस आत्मतत्त्वमें [ नित्य-अनित्य ] विवेक भी नहीं कहा जा सकता ॥ ६०॥

परमार्थतस्त्वात्मखजेषु नित्यै-करसविज्ञप्तिमात्रसत्ताकेषु शाध-तोऽशाश्वत इति वा नाभिधा नाभिधानं प्रवर्तत इत्यर्थः। यत्र येषु वर्ण्यन्ते यैरथिस्ते वर्णाः शब्दा न प्रवर्तन्तेऽभिधातुं प्रका-शयितं न प्रवर्तनत इत्यर्थः। इद्मेवमिति विवेको विविक्तता तत्र नित्योऽनित्य इति नोच्यते । ''यतो वाचो निवर्तन्ते" (तै० उ०२।४।१) इति श्रुते:।।६०।। से सिद्ध होता है ।।६०।।

वास्तवमें तो नित्य विज्ञानमात्र सत्ताखरूप आत्माओंमें नित्य-अनित्य-ऐसे अभिधान अर्थात् नामकी भी प्रवृत्ति नहीं है । जहाँ-जिन महात्माओंमें -जिनसे पदार्थींका वर्णन किया जाता है वे वर्ण यानी शब्द भी नहीं हैं अर्थात् उसका वर्णन करनेके लिये प्रवृत्त नहीं होते हैं, उसमें 'यह ऐसा है अर्थात् नित्य है अथवा अनित्य है' इस प्रकारका विवेक, भी नहीं कहा जाता; जैसा कि "जहाँ-से वाणी छौट आती है" इस श्रुति-

--

यथा खप्ते द्रयाभासं चित्तं चलति मायया । तथा जाग्रद्द्वयाभासं चित्तं चलति मायया ॥ ६१ ॥

जिस प्रकार खप्रमें चित्त मायासे द्वैताभासरूपसे स्फुरित होता है उसी प्रकार जाप्रत्कालीन द्वैताभासरूपसे भी चित्त मायासे ही स्फुरित होता है ॥ ६१ ॥

अद्वयं च द्वयाभासं चित्तं स्वप्ने न संशयः। अद्भयं च द्वयाभासं तथा जात्रन्न संशयः ॥ ६२ ॥

इसमें सन्देह नहीं, खप्रावस्थामें अद्वय चित्त ही द्वैतरूपसे भासने-वाला है; इसी प्रकार जाग्रत्कालमें भी अद्वय मन ही द्वैतरूपसे भासनेवाला है-इसमें कोई सन्देह नहीं ॥ ६२ ॥

यत्पुनर्वाग्गोचरत्वं परमार्थ-तोऽद्वयस्य विज्ञानमात्रस्य तन्म-नसः स्पन्दनमात्रं न प्रमार्थत

परमार्थतः अद्वय विज्ञानमात्रका जो वाणीका विषय होना है वह मनका स्फुरणमात्र ही है, वह परमार्थतः है नहीं-इस प्रकार इन श्लोकोंकी व्याख्या पहले (अद्वैत० २९-३० इति । उक्तार्थों श्लोको ।।६१-६२।। | में ) की जा चुकी है ।।६१-६२॥

द्वैताभावमें स्वप्नका दृष्टान्त

वांग्गोचरस्याभावो इतश्र द्वैतस्य--

वाणीके विषयभूत **है**तका इसलिये भी अभाव है-

स्वप्तदक्प्रचरन्त्वप्ने दिक्षु वै दशसु स्थितान् । अण्डजान्स्वेदजान्वापि जीवान्परयति यानसदा॥ ६३॥

स्तप्रद्रष्टा स्त्रममें पृमते-यूमते दशों दिशाओंमें स्थित जिन अण्डज अथवा स्वेदज जीवोंको सर्वदा देखा करता है [ वे वस्तुतः उससे पृथक् नहीं होते ] ॥ ६३ ॥

स्वमान्पइयतीति स्वमद्दप्र-चरन्पर्यटन्खमें स्वमस्थाने दिशु वै दशसु स्थितान्वर्तमानाञ्जीवा-न्प्राणिनोऽण्डजान्स्वेदजान्वा या-न्सदा पश्यति ॥६३॥

जो खप्तोंको देखता है उसे खप्रद्रष्टा कहते हैं,वह खप्त अर्थात् खप्तस्थानोंमें चमता हुआ दशों दिशाओं में स्थित जिन स्वेदज अथवा अण्डज प्राणियों-को सर्वदा देखता है वि वस्तुतः उससे भिन्न नहीं होते ] ॥ ६३ ॥

यधेवं ततः किम् ? उच्यते यदि ऐसा है तो इससे सिद्ध क्या हुआ ? सो बतलाते हैं—

स्वप्नद्दक्चित्तदृश्यास्ते न विद्यन्ते ततः पृथक् । तद्दश्यमेवेदं स्वप्तदक्चित्तमिष्यते ॥ ६४ ॥

वे सब सम्रद्रष्टाके चित्तके दृश्य उससे पृथंक् नहीं होते । इसी प्रकारं उस खप्रद्रष्टाका यह चित्त भी उसीका दश्य माना जाता है॥६४॥

खमदशिश्वतं खमदिक्चतम्। तेन दश्यास्ते जीवास्ततस्तसा-त्स्वमद्यिचत्तात्पृथङ्न विद्यन्ते न सन्तीत्यर्थः। चित्तमेव ह्यनेक-जीवादिभेदाकारेण विकल्प्यते । तथा तदपि खप्तदिक्चत्तिवं तदुदृश्यमेव, तेन खमदशा दश्यं तद्दश्यम् । अतः स्वमद्यव्यति-रेकेण चित्तं नाम नास्तीत्यर्थः।६४। भी कुछ है नहीं ॥६४॥

खप्रद्रष्टाका चित्त 'खप्रदक्चित' कहलाता है, उससे देखे जानेवाले वे जीव उस खप्रद्रष्टाके चित्तसे पृथक नहीं है-यह इसका तात्पर्य जीवादिभेद रूपसे है। अनेक चित्त ही कल्पना किया जाता है। इसी प्रकार उस स्वप्नद्रष्टाका यह चित्त भी उसका दश्य ही है। उस समद्रष्टासे देखा जाता है, इसलिये उसका दश्य है। अतः तात्पर्य यह है कि खप्रद्रष्टासे भिन्न चित्त

चरञ्जागरिते जाग्रदिक्षु वै दशसु स्थितान् । अण्डजान्स्वेदजान्वापि जीवान्पश्यंति यानसदा॥ ६५॥ जाग्रचित्तेक्षणीयास्ते न विद्यन्ते ततः पृथक् । तथा तद्दश्यमेवेदं जाग्रतश्चित्तमिष्यते ॥ ६६ ॥ जाप्रत्-अवस्थामें प्र्मते-प्र्मते जाप्रत्-अवस्थाका साक्षी दशों दिशाओंमें स्थित जिन अण्डज अथवा स्वेदज जीवोंको सर्वदा देखता है॥६५॥वे जाप्रचित्तके दश्य उससे प्रथंक् नहीं हैं। इसी प्रकार वह जाप्रचित्त भी उसीका दश्य माना जाता है॥६६॥

जाग्रतो दृश्या जीवास्ति च्चानि व्यतिरिक्ताश्चित्ते क्षणीयत्वात्स्वम-दृश्चित्ते क्षणीयजीववत् । तच्च जीवेक्षणात्मकं चित्तं दृष्टुरच्यति-रिक्तं दृष्टृदृश्यत्वात्स्यमचित्तवत्। उक्तार्थमन्यत् ॥ ६५-६६॥

ं जाप्रत् पुरुषको दिखलायी देने-त्राले जीव उसके चित्तसे अपृथक् हैं, क्योंकि खप्तद्रष्टाके चित्तसे देखे जानेवाले जीवोंके समान वे उसके चित्तसे ही देखे जाते हैं। तथा जीवोंको देखनेवाला वह चित्त भी द्रष्टासे अभिन्न है, क्योंकि खप्तचित्त-के समान वह भी जाप्रद्द्रष्टाका दश्य है। शेष अर्थ पहले कहा जा चुका है। १६५-६६॥

---

उमे ह्यन्योन्यदृश्ये ते किं तदस्तीति नोच्यंते । लक्षणाशून्यमुभयं तन्मतेनैव गृह्यते ॥ ६७॥

वे [ जीव और चित्त ] दोनों एक दूसरेके दृश्य हैं; वे हैं क्या वस्तु—सो कहा नहीं जा सकता । वे दोनों ही प्रमाणशून्य हैं और केवल तिचत्तताके कारण ही प्रहण किये जाते हैं ॥ ६७ ॥

जीवचित्ते उमे चित्तचैत्ये ते अन्योन्यदृश्ये इतरेतरगम्ये । जीवादिविषयापेक्षं हि चित्तं नाम भवति । चित्तापेक्षं हि जीवादि दृश्यम् । अतस्ते अन्योन्यदृश्ये ।

जीव और चित्त अर्थात् चित्त और चित्तके विषय—ये दोनों ही अन्योन्यदृश्य अर्थात् एक-दूसरेके विषय हैं। जीवादि विषयकी अपेक्षाने से चित्त है और चित्तकी अपेक्षासे जीवादि दृश्य। अतः वे एक-दूसरेके

तसान किंचिदस्तीति चोच्यते चित्तं वा .चित्तेक्षणीयं वा किं तदस्तीति विवेकिनोच्यते । न हि स्वमे हस्ती हस्तिचित्तं वा विद्यते तथेहापि विवेकिनामित्य-भिप्रायः ।

कथम् ? लक्षणाश्च्नयं लक्ष्य-तेऽनयेति लक्षणा प्रमाणं प्रमाण-श्च्नयम् चित्तं चैत्यं द्वयं यतस्तन्मतेनैव तचित्ततयेव तद्-गृद्यते । न हि घटमतिं प्रत्या-ख्याय घटो गृद्यते नापि घटं प्रत्याख्याय घटमतिः । न हि तत्र प्रमाणप्रमेयभेदः शक्यते कल्पयितुमित्यभिष्रायः ॥६७॥

दश्य हैं । इसिलये ऐसा प्रश्न होनेपर कि वे हैं क्या ? विवेकी लोग यही कहते हैं कि चित्त अथवा चित्तका दश्य—इनमेंसे कोई भी वस्तु है नहीं । इससे उन विवेकी पुरुषोंका यही अभि-प्राय है कि जिस प्रकार खप्तमें हाथी और हाथींको प्रहण करनेवाला चित्त नहीं होता उसी प्रकार यहाँ (जाप्रत्-अवस्थामें ) भी उनका अभाव है ।

किस प्रकार नहीं हैं- देन क्योंकि वे चित्त और चैत्य दोनों ही छक्षणा-रूप्य-प्रमाणरहित हैं । जिससे कोई पदार्थ छक्षित होता है उसे 'छक्षणा' यानी 'प्रमाण' कहते हैं । और वे तन्मत-तचित्ततासे ही प्रहण किये जाते हैं, क्योंकि न तो घटबुद्धिको त्यागकर घटका ही प्रहण किया जाता है और न घटको त्यागकर घटबुद्धिका ही । तात्पर्य यह कि उनमें प्रमाण और प्रमेयके भेदकी कल्पना नहीं की जा सकती ॥६॥।

यथा स्वप्नमयो जीवो जायते म्रियतेऽपि च । तथा जीवा अमी सर्वे भवन्ति न भवन्ति च ॥ ६८॥

जिस प्रकार खप्रका जीव उत्पन्न होता है और मरता भी है उसी प्रकार ये सब जीव भी उत्पन्न होते हैं और मरते भी हैं॥ ६८॥

## यथा मायामयो जीवो जायते म्रियतेऽपि च । तथा जीवा अमी सर्वे भवन्ति न भवन्ति च ॥ ६६॥

जिस प्रकार मायामय जीव उत्पन्न होता है और मरता भी है उसी प्रकार ये सब जीव उत्पन्न होते हैं और मरते भी हैं॥ ६९॥

यथा निर्मितको जीवो जायते म्रियतेऽपि वा । तथा जीवा अमी सर्वे भवन्ति न भवन्ति च ॥ ७० ॥

जिस प्रकार मन्त्रादिसे रचा हुआ जीव उत्पन्न होता है और मरता भी है उसी प्रकार ये सब जीव उत्पन्न होते हैं और मरते भी हैं ॥७०॥

मायामयो मायाविना यः कृतो निर्मितको मन्त्रौपध्यादिकृतो निर्मितको मन्त्रौपध्यादिभिर्निष्पादितः । स्त्रमायानिभितका अण्डजादयो जीवा यथा
जायन्ते स्त्रियन्ते च तथा मन्जष्यादिलक्षणा अविद्यमाना एव
चित्तविकल्पनामात्रा इत्यर्थः
॥ ६८—७०॥

मायामय—जिसे मायावीने रचा हो, निर्मितक—मन्त्र और ओषधि आदिसे सम्पादन किया हुआ। खप्त, माया और मन्त्रादिसे निष्पन्न हुए अण्डज आदि जीव जिस प्रकार उत्पन्न होते और मरते भी हैं उसी प्रकार मनुष्यादिरूप जीव वर्तमान होते हुए भी चित्तके विकल्पमात्र ही हैं—यह इसका अभिप्राय है॥६८—७०॥

-

अजाति ही उत्तम सत्य है

न किश्चजायते जीवः संभवोऽस्य न विद्यते । एतत्तदुत्तमं सत्यं यत्र किंचिन्न जायते ॥ ७१॥ [ वस्तुतः ] कोई जीव उत्पन्न नहीं होता, उसके जन्मकी सम्भावना ही नहीं है । उत्तम सत्य तो यही है कि जिसमें किसी वस्तुकी उत्पत्ति ही नहीं होती ॥ ७१॥

व्यवहारसत्यविषये जीवानां जो ज जन्ममरणादिः स्वमादिजीववदि-त्युक्तम् । उत्तमं तु परमार्थसत्यं कहाः न कश्चिजायते जीव इति । उक्तार्थमन्यत् ॥७१॥

व्यावहारिक सत्तामें भी जीवोंके जो जन्म-मरणादि हैं वे स्वप्नादिके जीवोंके ही समान हैं—ऐसा पहले कहा जा चुका है; किन्तु उत्तम सत्य तो यही है कि कोई भी जीव उत्पन्न नहीं होता। शेप अंशकी व्याख्या पहले की जा चुकी है।।७१॥

चित्तकी असंगता

चित्तरपन्दितमेवेदं ग्राह्यग्राहकवद्द्वयम् । चित्तं निर्विषयं नित्यमसङ्गं तेन कीर्तितम् ॥ ७२ ॥

विषय और इन्द्रियोंके सिहत यह सम्पूर्ण द्वैत चित्तका ही स्फुरण है; किन्तु चित्त निर्विषय है; इसीसे उसे नित्य असंगकहा गया है ॥७२॥

सर्वं ग्राह्यग्राहकविच्चरपनिद्दतमेव द्वयं चित्तं परमार्थत
आत्मैवेति निर्विषयं तेन निर्विषयत्वेन नित्यमसङ्गं कीर्तितम् ।
"असङ्गो द्ययं पुरुषः" ( वृ० उ०
४ । ३ । १५,१६ ) इति श्रुतेः ।
सविषयस्य हि विषये सङ्गः ।
निर्विषयत्वाचित्तमसङ्गमित्यर्थः
।। ७२ ॥

विषय और इन्द्रियोंसे युक्त सम्पूर्ण हैत चित्तका ही स्फुरण है। किन्तु चित्त परमार्थतः आत्मा ही है, इसिल्ये वह निर्विषय है। उस निर्विषयताके कारण उसे सर्वदा असंग कहा गया है; जैसा कि "यह पुरुष असंग ही है" इस श्रुतिसे प्रमाणित होता है। जो सविषय होता है उसी-का अपने विषयसे संग हो सकता है। अतः तात्पर्य यह है कि निर्विषय होनेके कारण चित्त असंग है॥७२॥ नतु निर्विषयत्वेन चेदसङ्गत्वं चित्तस्य न निःसङ्गता भवति यसाच्छास्ता शास्त्रं शिष्यश्चेत्येव-मादेर्विषयस्य विद्यमानत्वात् । नैष दोषः; कसात्—

शंका—यदि निर्विषयताके कारण ही असंगता होती है तो चित्तकी असंगता तो हो नहीं सकती, क्योंकि शास्ता (गुरु), शास्त्र और शिष्य इत्यादि उसके विषय विद्यमान हैं।

समाधान—यह दोष नहीं हो सकता, क्योंकि—

व्यावहारिक वस्तु परमार्थतः नहीं होती

योऽस्ति कल्पितसंवृत्या परमार्थेन नास्त्यसौ । परतन्त्राभिसंवृत्या स्यान्नास्ति परमार्थतः ॥ ७३ ॥

जो पदार्थ किल्पत व्यवहारके कारण होता है वह परमार्थतः नहीं होता; और यदि अन्य मतावलिम्बयोंके शास्त्रोंकी परिभाषाके अनुसार हो भी तो भी वह परमार्थतः नहीं हो सकता ॥७३॥

यः पदार्थः शास्त्रादिर्विद्यते स कल्पितसंवृत्याः कल्पिता च सा परमार्थप्रतिपच्युपायत्वेन संवृ-तिश्च सा, तया योऽस्ति परमार्थेन नास्त्यसौ न विद्यते । ज्ञाते द्वैतं न विद्यत इत्युक्तम् ।

यश्र परतन्त्राभिसंवृत्या पर-ज्ञास्त्रच्यवहारेण स्यात्पदार्थः स जो भी शास्त्रादि पदार्थ हैं वे किल्पत व्यवहारसे ही हैं; अर्थात् जिस व्यवहारकी परमार्थतत्त्वकी उपलब्धिके उपायरूपसे कल्पना की गयी है उसके कारण जिस पदार्थ-की सत्ता है वह परमार्थसे नहीं है। ''ज्ञान हो जानेपर हैत नहीं रहता'' (आगम० श्लो० १८) ऐसा हम पहले कह ही चुके हैं।

इसके सित्रा जो पदार्थ परतन्त्रा-दिसंवृतिसे-अन्य मतावलम्बयोंके शास्त्रव्यवहारसे सिद्ध है वह परमार्थतो निरूप्यमाणो ना-स्त्येव । तेन युक्तमुक्तमसङ्गं तेन कीर्तितमिति ॥ ७३॥

प्रमार्थतः निरूपण किये जानेपर नहीं है। अतः 'इसीसे उसे असङ्ग कहा गया है'-यह कथन ठीक ही है॥ ७३॥

आत्मा अज है-यह कल्पना भी व्यावहारिक है

ननु शास्त्रादीनां संवृतित्वेऽज कल्पना संवृतिः इतीयमपि स्यात ?

*शंका-*शास्त्रादिको व्यावहा-रिक माननेपर तो 'अज है' ऐसी कल्पना भी व्यावहारिक ही सिद्ध

समाधान-हाँ, बात तो ऐसी ही है।

सत्यमेवम् । अजः कल्पितसंवृत्या परमार्थेन नाप्यजः। परतन्त्राभिनिष्पत्त्या संवृत्या जायते तु सः ॥ ७४ ॥

आत्मा 'अज' भी कल्पित व्यवहारके कारण ही कहा जाता है, प्रमार्थतः तो 'अज' भी नहीं है । अन्य मतावलिम्बयोंके शास्त्रोंसे सिद्ध जो संवृति ( भ्रमजनित व्यवहार ) है उसके अनुसार उसका होता है। [ अतः उसका निषेध करनेके लिये ही उसे 'अज' कहा गया है ] 11 ७४ ॥

शास्त्रादिकल्पितसं वृत्येवाज इत्युच्यते । परमार्थेन नाप्यजः। यस्मात्परतन्त्राभिनिष्पत्त्या पर-शास्त्रसिद्धिमपेक्ष्य योऽज इत्युक्तः स संवृत्या जायते। अतोऽज इतीयमपि कल्पना परमार्थविषये नैव क्रमत इत्यर्थः ॥ ७४ ॥

शास्त्रादिकल्पित व्यवहारके कारण ही उसे 'अज' ऐसा कहा जाता है। परमार्थतः तो वह अज भी नहीं है। क्योंकि यहाँ जिसे अन्य शास्त्रोंकी सिद्धिकी अपेक्षासे 'अज' ऐसा कहा है, वह संवृतिसे ही जन्म भी लेता है। अतः 'वह अज है' ऐसी कल्पनाका भी परमार्थ-राज्यमें प्रवेश नहीं हो सकता।।७४॥ द्वैताभावसे जन्माभाव

यसादसद्विषयस्तसात् । क्योंकि विषय असत् है, इसिंहये— अभूताभिनिवेशोऽस्ति द्वयं तत्र न विद्यते । द्वयाभावं स बुद्ध्वैव निर्निमित्तो न जायते ॥ ७५॥

होंगोंका असत्य [ द्वेत ] के विषयमें केवल आग्रह है । वहाँ [ परमार्थतत्त्वमें ] द्वेत है ही नहीं । जीव द्वेताभावका बोध प्राप्त करके ही, फिर कोई कारण न रहनेसे जन्म नहीं लेता ॥ ७५ ॥

असत्यभूते द्वैतेऽभिनियेशोऽस्ति केवलम्। अभिनियेश भिष्याभिनिवेश-आग्रहमात्रम् । द्वर्यं जन्माभावः तत्र न विद्यते । मिथ्याभिनिवेश-

मात्रं च जन्मनः कारणं यसात्त-साद्द्रयाभावं बुद्ध्वानिर्निमित्तो निवृत्तमिथ्याद्वयाभिनिवेशो यः स न जायते ॥ ७५॥

असत्यभूत द्वैतमें लोगोंका केवल अभिनिवेश है । आग्रहमात्रका नाम अभिनिवेश है । वहाँ [परमार्थवस्तुमें] द्वैत है ही नहीं । क्योंकि मिथ्या अभिनिवेशमात्र ही जीवके जन्मका कारण है। अतः द्वैताभावको जानकर जो निर्निमित्त हो गया है अर्थात् जिसका मिथ्या द्वैतविषयक आग्रह निवृत्त हो गया है उस [अधिकारी जीव ] का फिर जन्म नहीं होता ॥ ७५ ॥

यदा न लभते हेतूनुत्तमाघममध्यमान् । तदा न जायते चित्तं हेत्वभावे फलं कुतः ॥ ७६॥

जिस समय चित्त उत्तम, मध्यम और अधम हेतुओंको प्राप्त नहीं करता उस समय उसका जन्म भी नहीं होता; क्योंकि हेतुका अभाव होनेपर फिर फल कहाँ हो सकता है ? ॥ ७६ ॥

जात्याश्रमविहिता आंशीर्व-र्जितैरनुष्टीयमाना हेत्त्रयाभावा-धर्मा देवस्वादि-जन्माभावः प्राप्तिहेतव उत्तमाः केवलाश्र धर्मीः। अधर्मव्यामिश्रा मनुष्यत्वादिप्राप्त्यर्था मध्यमाः। तिर्यगादिप्राप्तिनिमित्ता अधर्म-लक्षणाः प्रदृत्तिविशेषाश्राधमाः । तानुत्तममध्यमाधमानविद्यापरि-कल्पितान्यदैकमेवाद्वितीयमात्म-तत्त्वं सर्वकल्पनावर्जितं जानन्न लभते न पश्यति यथा बालै ह इय-मानं गगने मलं विवेकी न पश्यति तद्वत्तदा न जायते नोत्पद्यते देवाद्याकारैरुत्तमाधम-मध्यमफलरूपेण । न ह्यसति हेतौ फलमुत्पद्यते बीजाद्यभाव इव सस्यादि ॥७६॥

निष्काम मनुष्योद्वारा अनुष्ठान किये जाते हुए देवत्वादिकी प्राप्तिके हेतुभूत वर्णाश्रमविहित धर्म, जो केवल धर्म ही हैं, उत्तम हेतु हैं और मनुष्यत्वादिकी प्राप्तिके हेतुभूत जो अधर्ममिश्रित धर्म हैं वे मध्यम हेतु हैं तथा तिर्यगादि योनियोंकी प्राप्तिकी हेतुभूत अधर्ममयी विशेष प्रवृत्तियाँ अधम हेतु हैं । जिस समय सम्पूर्ण कल्पनासे रहित एकमात्र अद्वितीय आत्मतत्त्वका ज्ञान होनेपर उन उत्तम, मध्यम और अधम हेतुओंको मनुष्य इस प्रकार उपलब्ध नहीं करता, जैसे कि विवेकी पुरुष आकाशमें दिखायी देनेवाली वालकोंको मलिनताको नहीं देखता, उस समय चित्त उत्तम, मध्यम और अधम फल-रूपसे देवादि शरीरोंमें उत्पन नहीं होता। बीजादिके अभावमें जैसे अनादि उत्पन्न नहीं होते उसी प्रकार हेत्के न होनेपर फलकी भी उत्पक्ति नहीं होती ॥ ७६ ॥

हेत्वभावे चित्तं नोत्पद्यत इति द्युक्तम् । सा पुनरजुत्पत्तिश्चित्तस्य कीदशीत्युच्यते-

हेतुका अभाव हो जानेपर चित्त उत्पन्न नहीं होता—ऐसा पहले कहा गया । किन्तु वह चित्तकी अनुत्पत्ति कैसी होती है ? इसपर कहा जाता है—

## अनिमित्तस्य चित्तस्य यानुतपत्तिः समाद्वया । अजातस्यैव सर्वस्य चित्तदृश्यं हि तद्यतः॥ ७७॥

[ इस प्रकार ] निमित्तशून्य चित्तकी जो अनुत्पत्ति है वह सर्वथा निर्विशेष और अद्भितीय है। [क्योंकि पहले भी ] वह सर्वदा अजात [ अर्थात् अद्वितीय ] चित्तकी ही होती है, क्योंकि यह जो कुछ [ प्रतीयमान द्वैतवर्ग ] है, सब चित्तका ही दश्य है ॥ ७७ ॥

परमार्थदर्शनेन निरस्तधर्मा-धर्माख्योत्पत्तिनिमित्तस्यानिमित्त-स्य चित्तस्येति या मोक्षाख्यानु-त्पत्तिः सा सर्वदा सर्वावस्थासु समा निर्विशेषाद्वया च । पूर्वमप्यजा-तस्यैवानुत्पन्नस्य चित्तस्य सर्वस्या-द्रयस्येत्यर्थः । यस्मात्रागपि विज्ञानाचित्तदृश्यं तद्द्रयं जन्म च तसादजातस्य सर्वस्य सर्वदा चित्तस्यं समाद्वयैवानुत्पत्तिर्ने पुनः कदाचिद्धवति कदाचिद्वा भवति । सर्वदैकरूपैवेत्यर्थः॥७७॥ एकरूपा ही है ॥ ७७॥

परमार्थज्ञानके द्वारा जिसका धर्माधर्मरूप उत्पत्तिका कारण निवृत्त हो गया है उस निमित्तरर्न्य चित्तकी जो मोक्षसंज्ञक अनुत्पत्ति है वह सर्वदा सब अवस्थाओं में समान अर्थात् निर्विशेष और अद्वितीय है। यह पहलेसे ही अंजात-अनुत्पन्न और सर्व अर्थात् अद्वय चित्तकी ही होती है। क्योंकि बोध होनेके पूर्व भी वह द्वेत और जन्म चित्तका ही दश्य था अतः सम्पूर्ण अजात चित्तकी अनुत्वित सर्वदा समान और अद्रय ही होती है। ऐसी नहीं है कि कभी होती है और कभी नहीं होती। तात्पर्य यह है कि वह सर्वदा

---

विद्वान्की अभयपदप्राप्ति

यथोक्तेन न्यायेन जन्मनिमि-त्तस्य द्वयस्याभावात-

उपर्युक्त न्यायसे जन्मके हेतुभूत द्वैतका अभाव होनेके कारण-

### बुद्ध्वानिमित्ततां सत्यां हेतुं पृथगनाप्नुवन् । तथाकाममभयं पदमश्नुते ॥ ७८ ॥ वीतशोकं

अनिमित्तताको ही सत्य जानकर और [ देवादि योनिकी प्राप्तिके ] किसी अन्य हेतुको न पाकर विद्वान् शोक और कामसे रहित अभयपद प्राप्त कर लेता है ॥ ७८ ॥

अनिमित्ततां च सत्यां पर-मार्थरूपां बुद्ध्वा हेतुं धर्मादि-कारणं देवादियोनिप्राप्तये पृथ-गनाप्नुवन्ननुपाददानस्त्यक्तवा-ह्यैवणः सन्कामशोकादिवर्जित-मविद्यादिरहितमभयं पदमञ्जुते पुनर्न जायत इत्यर्थः ॥ ७८ ॥

अनिमित्तताको ही सत्य यानी परमार्थरूप जानकर तथा देवादि योनियोंकी प्राप्तिके छिये किसी अन्य धर्मादि कारणको न पाकर [ विद्वान् ] बाह्य एपणाओंसे मुक्त हो कामना एवं शोकादिसे रहित अविद्याशून्य अभय-पदको प्राप्त कर छेता है; अर्थात् फिर जन्म नहीं लेता ॥७८॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# अभूताभिनिवेशाद्धि सदृशे तत्प्रवर्तते । वस्त्वभावं स बुद्ध्वैव निःसङ्गं विनिवर्तते ॥ ७६ ॥

ंचित्त असत्य [ द्वैत ] के अभिनिवेशसे ही तद्नुरूप विषयोंमें प्रवृत्त होता है। तथा द्वैत वस्तुके अभावका बोध होनेपर ही वहं उससे निःसंग होकर छौट आता है ॥ ७९ ॥

यसादभूताभिनिवेशादसति द्वये द्वयास्तित्वनिश्वयोऽभूताभि-द्धि सद्देशे तद्वुरूपे तचित्तं तद्वुरूप विषयोंमें प्रवृत्त होता है।

क्योंकि अभूताभिनिवेशसे जो द्वैत वस्तुतः असत् है उसके अस्तित्वका निश्चय करना 'अभूताभिनिवेश' निवेशस्तसादिवद्यान्यामोहरूपा- है-उस अविद्याजनित मोहरूप असत्याभिनिवेशके कारण ही चित्त प्रवर्तते। तस्य द्वयस्य वस्तुनो-ऽभावं यदा बुद्धवांस्तदा तस्मात्रिः-सङ्गं निरपेश्नं सद्विनिवर्ततेऽभृता-भिनिवेशविषयात् ॥ ७९ ॥

जिस समय वह उस द्वैत वस्तका अभाव जान लेता है उस समय उस मिथ्या अभिनिवेशजनित विषयसे निःसंग-निरपेक्ष होकर छौट आता है ॥७९॥

मनोवृत्तियोंकी सान्धिमें बह्यसाक्षात्कार

निवृत्तस्याप्रवृत्तस्य निश्चला हि तदा स्थितिः। विषयः स हि बुद्धानां तत्साम्यमजमद्भयम् ॥ ८०॥

इस प्रकार [द्वैतसे] निवृत्त और [विषयान्तरमें] प्रवृत्त न हुए चित्तकी उस समय निश्चल स्थिति रहती है । वह परमार्थदर्शी पुरुपोंका ही विषय है और वहीं परम साम्य, अज और अद्वय है ॥ ८० ॥

निवृत्तस्य द्वैतविषयाद्विषया-न्तरे चाप्रवृत्तस्याभावदर्शनेन चित्तस्य निश्वला चलनवर्जिता ब्रह्मस्ररूपैव तदा स्थितिः। येपा ब्रह्मसुरूपा शितिश्चित्तस्याद्वय-विज्ञानैकरसघनलक्षणा, स हि यसाद्विषयो गोचरः परमार्थ-दर्शिनां बुद्धानां तसात्तत्साम्यं परं निर्विशेषमजमद्भयं च ॥८०॥ अज और अद्भय है ॥ ८०॥

उस समय द्वैतविषयसे निवृत्त और विषयान्तरमें अप्रवृत्त चित्तकी अभावदर्शनके कारण निश्चल-चलन-वर्जिता अर्थात् ब्रह्मसरूपा स्थिति रहती है । चित्तकी जो अद्वयविज्ञानैकरसघनस्ररूपा वह, क्योंकि मयी स्थिति है परमार्थदर्शी ज्ञानियोंका विषय-गोचर है इसलिये, परमसाम्य—निर्विशेष

--

पुनरि कीदशश्रासौ बुद्धानां विषय इत्याह-

वह ज्ञानियोंका विषय किस प्रकार-का है? सो फिर भी बतलाते हैं—

# अजमनिद्रमस्वमं प्रभातं भवति स्वयम् । सकृद्विभातो ह्येवैष धर्मी धातुस्वभावतः॥ ८१॥

वह अज, अनिद्र, अखप्र और खयंप्रकाश है। यह [ आत्मा-नामक ] धर्म अपने वस्तु-खभावसे ही नित्यप्रकाशमान है ॥८१॥

स्वयमेव तत्त्रभातं भवति, भावमित्यर्थः । सकृद्विभातः सदैव विभात इत्येतदेष एवं लक्षण आत्मारुयो धर्मी धातुस्वभावतो

वह खयं ही प्रकाशित होता नादित्याद्यपेक्षम्; स्वयंज्योतिः स्व- है-आदित्य आदिकी अपेक्षासे नहीं अर्थात् वह खयं प्रकाशसमाव है। यह ऐसे लक्षणों वाला आत्मा नामक धर्म धातुखभाव-वस्तुखभावसे ही वस्तुस्वभावत इत्यर्थः ॥ ८१ ॥ सकृद्विभात सदा भासमान है ॥८१॥

#### 

### आत्माकी दुर्दर्शताका हेतु

एवमुच्यमानमपि परमार्थतत्त्वं |

इस प्रकार कहे जानेपर भी कस्माछोकिकेन गृह्यत इत्युच्यते | होकिक पुरुषोंको इस परमार्थतत्त्वका | होकिक पुरुषोंको इस परमार्थतत्त्वका | होकिक पुरुषोंको इस परमार्थतत्त्वका कहते हैं—

## सुखमात्रियते नित्यं दुःखं विवियते सदा । यस्य कस्य च धर्मस्य प्रहेण भगवानसौ ॥ ८२॥

वे भगवान् जिस-तिस द्वैत् वस्तुके आग्रह्से अनायास ही आच्छादितं हो जाते हैं और सदा कठिनतासे प्रकट होते हैं ॥८२॥

यसाद्यस्त कस्यचिद्द्यवस्तुनो नयोंकि जिस-तिस धर्म-द्वैत धर्मस्य ग्रहेण ग्रह्णावेशेन मिथ्या- वस्तुके ग्रहण-आग्रहसे मिथ्या-

स्रखमावि ते-भिनिविष्टतया ऽनायासेनाच्छाद्यत इत्यर्थः। द्वया<u>े</u> पलव्धिनिमित्तं हि तत्रावरणं न यत्नान्तरमपेक्षते । दुःखं वित्रियते प्रकटीक्रियते, परमार्थ-ज्ञानस्य दुर्लभत्वात्। भगवान-सावात्माद्वयो देव इत्यर्थः, अतो वेदान्तैराचार्यश्र बहुश उच्यमानोऽपि नैव ज्ञातुं शक्य इत्यर्थः। ''आश्रयों वक्ता कुश-लोऽस्य लब्धा" (क॰ उ॰ १। २।७) इति श्रुतेः॥८२॥

भिनिवेशके कारण वे भगवान् अर्थात् अद्वय आत्मदेव सहज ही आवत हो जाते हैं अर्थात् विना आयासके ही आच्छादित हो जाते हैं-क्योंकि द्रैतोपल्टिंधके निमित्तसे होनेवाला आवरण किसी अन्य यतकी अपेक्षा नहीं करता-और परमार्थज्ञान दुर्छभ होनेके कारण दुःखसे प्रकट किये जाते हैं; इसलिये वेदान्ताचार्योंके अनेक प्रकार निरूपण करनेपर भी जाननेमें नहीं आ सक्ते-यह इसका तालर्य है। "इसका वर्णन करनेवाला आश्चर्यरूप है तथा इसे प्रहण करनेवाला भी कोई निपुण पुरुष ही होता है" इस श्रुतिसे भी यही सिद्ध होता है ॥ ८२ ॥

परमार्थका आवरण फरनेवाले असदिभानिवेश

अस्ति नास्तीत्यादिस्क्ष्मविष-या अपि पण्डितानां ग्रहा भगवतः परमात्मन आवरणा एव किस्रत मृढजनानां बुद्धिलक्षणा इत्येव-मर्थं प्रदर्शयन्नाह— अस्ति-नास्ति इत्यादि सूक्ष्मविषय भी, जो पण्डितोंके आग्रह हैं, भगवान् परमात्माके आवरण ही हैं, फिर मूर्ख छोगोंके बुद्धिरूप आग्रहों-की तो बात ही क्या है १ इसी बातको दिख्छाते हुए कहते हैं—

अस्ति नास्त्यस्ति नास्तीति नास्ति नास्तीति वा पुनः। चलस्थिरोभयाभावैरावृणोत्येव बालिशः॥८३॥ आत्मा है, नहीं है, है भी और नहीं भी है तथा नहीं है—नहीं है— इस प्रकार क्रमशः चल, स्थिर, उभयरूप और अभावरूप कोटियोंसे मूर्खलोग परमात्माको आच्छादित ही करते हैं ॥ ८३॥

अस्त्यात्मेति वादी कश्चित्प्र-तिपद्यते । नास्तीत्यपरो वैना-शिकः । अस्ति नास्तीत्यपरोऽर्ध-वैनाशिकः सदसद्वादी दिग्वा-साः । नास्ति नास्तीत्यत्यन्तशून्य-वादी। तत्रास्तिभावश्रलः, घटा-द्यनित्यविरुक्षणत्वात् । नास्ति-भावः स्थिरः सदाविशेषत्वात् । उभयं चलिश्चरविषयत्वात्सद-सद्भावोऽभावोऽत्यन्ताभावः । प्रकारचतुष्टयस्यापि तैरेतै-श्रवस्थरोभयाभावैः सदसदादि-वादी सर्वोऽपि भगवन्तमावृणो-त्येव बालिजोऽविवेकी । यद्यपि पण्डितो बालिश एव परमार्थ-तत्त्वानवबोधात्किम खभावमुढो जन इत्यभिप्रायः ॥ ८३ ॥

कोई वादी कहता है-'आत्मा है'। दूसरा वैनाशिक कहता है-'नहीं है'। तीसरा अर्द्धवैनाशिक सदसद्वादी दिगम्बर कहता है-'है भी और नहीं भी है'। तथा अत्यन्त शून्यवादीका कथन है कि 'नहीं है-नहीं है'। इनमें अस्तिभाव 'चल' है, क्योंकि वह घट आदि अनित्य पदार्थोंसे भिन्न है । [ तात्पर्य यह है कि घटादिका प्रमाता सुखादि विशेष धर्मोंसे युक्त होनेके कारण परिणामी-चल है । सदा अविशेष-रूप होनेसे नास्तिभाव है । चल और स्थिरविषयक होनेसे सदसद्भाव उभयरूप है तथा अभाव अत्यन्ताभावरूप है।

इन चल, स्थिर, चलस्थिर और अभावरूप चार प्रकारके भावोंसे सभी मूर्ख अर्थात् विवेकहीन सदसदादि-वादीगण भगवान्को आच्छादित ही करते हैं। वे यद्यपि पण्डित हैं, तो भी परमार्थतत्त्वका ज्ञान न होनेके कारण मूर्ख ही हैं। अतः तात्पर्य यह है कि फिर खभावसे ही मूर्ख लोगोंकी तो बात ही क्या है ? ॥ ८३॥

की हक्पुनः परमार्थतत्त्वं यदव-बोधादबालिशः पण्डितो भवती-त्याह-

तो फिर वह परमार्थतत्त्व कैसा है जिसका ज्ञान होनेपर मनुष्य अवाळिश अर्थात् पण्डित हो जाता है ? इसपर कहते हैं—

कोट्यश्चतस्र एतास्तु ग्रहैर्यासां सदावृतः। भगवानाभिरस्पृष्टो येन दृष्टः स सर्वदृक्॥८४॥

जिनके अभिनिवेशसे आत्मा सदा ही आवृत रहता है वे ये चार ही कोटियाँ हैं। इनसे असंस्पृष्ट (अछूते) भगवान्को जिसने देखा है वहीं सर्वज्ञ है।। ८४॥

कोटचः प्रावादुकशास्त्रनिर्ण-यान्ता एता उक्ता यान्ता एता उक्ता अस्ति नास्तीत्या-त्मज्ञानस्य द्याश्चतस्रो यासां कोटीनां ग्रहेर्ग्रहणै-रुपलिधनिश्चयैः सदा सर्वदावृत आच्छादितस्तेषामेव प्रावादुका-नां यः स भगवानाभिरस्तिना-स्तीत्यादिकोटिभिश्चतस्रभिरप्य-स्पृष्टोऽस्त्यादिविकल्पनावर्जित इत्येतद्येन स्नुनिना दृष्टो ज्ञातो वेद्वान्तेष्वौपनिषदः पुरुषः स सर्वद्दक्सर्वज्ञः परमार्थपण्डित इत्यर्थः ॥ ८४॥ उन प्रवाद करनेवाले वादियोंके शास्त्रोंद्वारा निर्णय की हुई ये अस्ति-नास्ति आदि चार ही कोटियाँ हैं। जिन कोटियोंके ग्रह—ग्रहणसे ही, अर्थात् उन प्रावादुकोंके इस उपलिध-जिनत निश्चयसे ही जो भगवान् सदा आवृत है उसे जिस मुनिने इन अस्ति-नास्ति आदि चारों ही कोटियों-से असंस्पृष्ट अर्थात् अस्ति-नास्ति आदि विकल्पसे सर्वदा रहित देखा है, यानी उसे वेदान्तोंमें [प्रतिपादित] औपनिषद पुरुषरूपसे जाना है वहीं सर्वदक्—सर्वज्ञ अर्थात् परमार्थको जाननेवाला है॥ ८४॥

ज्ञानीका नैष्कर्म्य

प्राप्य सर्वज्ञतां कृत्सां ब्राह्मण्यं पदमद्वयम् । अनापन्नादिमध्यान्तं किमतः परमीहते॥ ८५॥ इस पूर्ण सर्वज्ञता और आदि, मध्य एवं अन्तसे रहित अद्वितीय ब्राह्मण्य पदको पाकर भी क्या [वह विवेकी पुरुष ] फिर कोई चेष्टा करता है ? ॥८५॥

प्राप्येतां यथोक्तां कृत्सां समस्तां सर्वज्ञतां व्राह्मण्यं पदं ''स ब्राह्मणः'' ( वृ० उ० ३ । ८ । १० ) ''एप नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य'' ( वृ० उ० ४ । ४ । २३ ) इति श्रुतेः; आदिमध्यान्ता उत्पत्तिश्चिति-लया अनापन्ना अप्राप्ता यसाद्व-यस्य पदस्य न विद्यन्ते तदना-पन्नादिमध्यान्तं ब्राह्मण्यं पदम्, तदेव प्राप्य लब्ध्वा किमतः परमसादात्मलाभाद्ध्वमीहते चे-ष्टते निष्प्रयोजनिमत्यर्थः । ''नैव तस्य कृतेनार्थः'' (गीता ३।१८) इत्यादिसमृतेः ॥ ८५ ॥

इस उपर्युक्त सम्पूर्ण सर्वज्ञता और "[ जो इस अक्षरको जानकर इस लोकसे जाता है ] वह ब्राह्मण है" ''यह ब्राह्मणकी शास्रती महिमा है" इत्यादि श्रुतियोंके अनुसार ब्राह्मण्यपदको प्राप्तकर-जिस अद्वय पदके आदि, मध्य और अन्त अर्थात् उत्पत्ति स्थिति और लय अनापन-अप्राप्त हैं अर्थात् नहीं हैं वह अनापनादिमध्यान्त ब्राह्मण्यपद है, उसीको पाकर इससे पीछे-इस आत्मलाभके अनन्तर कोई प्रयोजन न रहनेपर भी क्या [ वह विद्वान् ] कोई चेष्टा करता । अर्थात् नहीं करता ] जैसा कि "उसका किसी कार्यसे प्रयोजन नहीं रहता" इस स्मृतिसे प्रमाणित होता है।।८५॥

\*\*\*\*\*\*

विप्राणां विनयो होष शमः प्राकृत उच्यते । दमः प्रकृतिदान्तत्वादेवं विद्वाञ्शमं व्रजेत् ॥ ८६॥

[ आत्मखरूपमें स्थित रहना ] यह उन ब्राह्मणोंका विनय है, यही उनका खामाविक शम कहा जाता है तथा खमावसे ही दान्त ( जितेन्द्रिय ) होनेके कारण यही उनका दम भी है। इस प्रकार विद्वान् शान्तिको प्राप्त हो जाता है ॥ ८६॥ वित्राणां त्राक्षणानां विनयो विनीतत्वं खाभाविकं यदेतदात्म-खरूपेणावस्थानम् । एप विनयः शमोऽप्येप एव प्राकृतः खाभा-विकोऽकृतक उच्यते । दमोऽप्येप एव प्रकृतिदान्तत्वात्खभावत एव चोपशान्तरूपत्वाद्वसणः । एवं यथोक्तं खभावोपशान्तं ब्रक्ष विद्वाच्शमम्रपशान्ति खाभाविकीं ब्रक्षस्वरूपं ब्रजेद्रक्षस्वरूपेणाव-तिष्ठत इत्यर्थः ॥ ८६॥

त्राह्मणोंका जो यह आत्मखरूपसे स्थित होनारूप विनय-विनीतत्व है वह स्वामाविक है। उनका यह विनय और यही प्राकृत-स्वामाविक अर्थात् अकृतक राम भी कहा जाता है। त्रह्मस्वमावसे ही उपशान्तरूप है, अतः प्रकृतितः दान्त होनेके कारण यही उनका दम भी है। इस प्रकार उपर्युक्त स्वभावतः शान्त त्रह्मको जाननेवाला पुरुष राम-त्रह्मस्वको जाननेवाला है, अर्थात् व्रह्मरूपसे स्थित हो जाता है, अर्थात् व्रह्मरूपसे

<del>भक्किम</del> त्रिविध ज्ञेय

एवमन्योन्यविरुद्धत्वात्संसारकारणानि रागद्वेपदोपास्पदानि
प्रावादुकानां दर्शनानि । अतो
मिथ्यादर्शनानि तानीति तद्यकिभिरेव दर्शयित्वा चतुष्कोटिवर्जितत्वाद्रागादिदोपानास्पदं
स्वभावशान्तमद्वैतदर्शनमेव सम्यग्दर्शनमित्युपसंहतम् । अथेदानीं स्वप्रक्रियाप्रदर्शनार्थ
आरम्भः—

इस प्रकार एक-दूसरेसे विरुद्ध होनेके कारण प्रावादुकों (वादियों) के दर्शन संसारके कारणखरूप राग-द्वेपादि दोषोंके आश्रय हैं। अतः वे मिथ्या दर्शन हैं—यह बात उन्हींकी युक्तियोंसे दिखलाकर चारों कोटियोंसे रहित होनेके कारण रागादि दोषोंका अनाश्रयभूत स्वभावतः शान्त अद्वैतदर्शन ही सम्यग्दर्शन है—इस प्रकार उपसंहार किया गया। अब यहाँसे अपनी प्रक्रिया दिखलानेके लिये आरम्भ किया जाता है— सवस्तु सोपलम्भं च द्वयं लौकिकमिष्यते । अवस्तु सोपलम्भं च शुद्धं लौकिकमिष्यते ॥ ८७॥

वस्तु और उपलिध दोनोंके सिंहत जो द्वैत है उसे छौकिक (जाग्रत्) कहते हैं तथा जो द्वैत वस्तुके विना केवल उपलिधके सिंहत है उसे शुद्ध लौकिक (स्वप्त) कहते हैं ॥ ८७॥

सवस्तु संवृतिसता वस्तुना
सह वर्तत इति
सवस्तु, तथा चीपलव्धिरुपलम्भस्तेन सह वर्तत
इति सोपलम्भं च शास्त्रादिसर्वव्यवहारास्पदं ग्राह्यग्राहकलक्षणं
द्वयं लौकिकं लोकादनपेतं लौकिकं
जागरितमित्येतत् । एवंलक्षणं
जागरितमिष्यते वेदान्तेषु ।

अवस्तु संवृतेरप्यभावात् । सोपलम्भं वस्तुवदु-पलम्भनमुपलम्भो-

ऽसत्यिप वस्तुनि तेन सह वर्तत इति सोपलम्भं च । शुद्धं केवलं प्रविभक्तं जागरितात्स्थूलाछौ-किकं सर्वप्राणिसाधारणत्वादि-ध्यते स्वम इत्यर्थः ॥८७॥

सवस्तु—व्यावहारिक सत् वस्तुके
सिहत रहता है, इसिलिये जो
सवस्तु है तथा उपलम्म यानी उपलिक्षके सिहत है, इसिलिये जो
'सोपलम्म' है ऐसा शास्त्रादि
सम्पूर्ण व्यवहारका आश्रयभूत ग्राह्यग्रहणरूप जो हैत है वह 'लौकिक'—
लोकसे दूर न रहनेवाला अर्थात्
जाग्रत् कहलाता है । वेदान्तोंमें
जागरितको ऐसे लक्षणोंवाला
माना है।

संवृतिका भी अभाव होनेके कारण जो 'अवस्तु' है—किन्तु 'सोपलम्भ' है— वस्तुके न होनेपर भी वस्तुके समान उपलब्ध होना 'उपलम्भ' कहलाता है उसके 'सहित होनेके कारण जो 'सोपलम्भ' है वह सम्पूर्ण प्राणियों- के लिये साधारण होनेके कारण गुद्ध— केवल अर्थात् जागरितरूप स्थूल लौकिकसे भिन्न लौकिक माना जाता है; अर्थात् वह स्वप्तावस्था है ॥८॥।

# अवस्त्रनुपलम्भं च लोकोत्तरमिति स्मृतम् । ज्ञानं ज्ञेयं च विज्ञेयं सदा बुद्धैः प्रकीर्तितम् ॥ ८८॥

जो वस्तु और उपलब्ध दोनोंसे रहित है वह अवस्था लोकोत्तर (सुषुप्ति ) मानी गयी है । इस प्रकार विद्वानोंने सर्वदा ही [ अवस्था- त्रयरूप ] ज्ञान और ज्ञेय तथा [तुरीयरूप ] विज्ञेयका निरूपण किया है ॥८८॥

अवस्त्वजुपलम्मं च ग्राह्यग्रहणवर्जितमित्येतत्, लोकोत्तरम्
अत एव लोकातीतम्। ग्राह्यग्रहणविषयो हि लोकस्तद्भावात्सर्वप्रवृत्तिवीजं सुपुप्तमित्येतदेवं
स्मृतम्।

सोपायं परमार्थतत्त्वं लौकिकं ग्रुद्धलौकिकं लोकोत्तरं च क्रमेण येन ज्ञानेन ज्ञायते तज्ज्ञानम् । ज्ञेयमेतान्येव त्रीणि । एतद्व्यति-रेकेण ज्ञेयानुपपत्तेः सर्वप्रावादुक-कल्पितवस्तुनोऽत्रैवान्तर्भावात् । विज्ञेयं परमार्थसत्यं तुर्याख्यमद्व-यमजमात्मतत्त्वमित्यर्थः । सदा

अवस्तु और अनुपलम्म अर्थात् ग्राह्म और ग्रहणसे रहित जो अवस्था है वह 'लोकोत्तर' अतएव 'लोका-तीत' कहलाती है, क्योंकि ग्राह्म और ग्रहणका विषय ही लोक है। उसका अभाव होनेके कारण बह सुषुप्त अवस्था सम्पूर्ण प्रवृत्तियोंकी बीजभूता है-ऐसा माना गया है।

उपायके सहित परमार्थतत्त्व तथा लौकिक, शुद्ध लौकिंक और लोकोत्तर अवस्थाओंका जिस ज्ञानके द्वारा क्रमशः बोध होता है उसे 'ज्ञान' कहते हैं तथा ये तीनों अवस्थाएँ ही 'ज्ञेय' हैं, क्योंकि समस्त वादियोंकी कल्पना की हुई क्लुओं-का इन्हींमें अन्तर्भाव होनेके कारण इनके सिवा किसी अन्य ज्ञेयका होना सम्भव नहीं है । जो परमार्थ सत्य तुरीयसंज्ञक अद्वय अजन्मा आत्मतत्त्व है वही 'विज्ञेय' है । ऐसा इसका अभिप्राय है । सर्वदा एतल्लोकिकादिविज्ञेयान्तं बुद्धैः परमार्थदिशिभिन्नेसम्बिद्धिः प्रकीर्तितम् ॥ ८८॥ उन लौकिकसे लेकर विज्ञेयपर्यन्त सम्पूर्ण वस्तुओंका परमार्थदर्शी विद्वानोंने सदा—सर्वदा ही निरूपण किया है ॥ ८८ ॥

#### 

त्रिविध ज्ञेय और ज्ञानका ज्ञाता सर्वज्ञ है

ज्ञाने च त्रिविघे ज्ञेये कर्मण विदिते खयम् । सर्वज्ञता हि सर्वत्र भवतीह महाधियः॥ ८६॥

ज्ञान और तीन प्रकारके ज्ञेयको क्रमशः जान छेनेपर इसलोकमें उस महाबुद्धिमान्को खयं ही सर्वत्र सर्वज्ञता हो जाती है।।८८९।।

इताने च लौकिकादिविषये,

इये च लौकिकादौ त्रिविधे—
पूर्व लौकिकं स्थूलम् , तदभावेन
पश्चाच्छुद्धं लौकिकम् , तदभावेन लोकोत्तरमित्येवं क्रमेण स्थानत्रयामावेन परमार्थसत्ये तुर्येऽद्वयेऽजेऽभये विदिते स्वयमेवात्मस्वरूपमेव सर्वज्ञता सर्वश्चासौ
ज्ञश्च सर्वज्ञत्त्रावः सर्वज्ञता,
इहास्मिँछोके भवति महाधियो
महाबुद्धेः । सर्वलोकातिशयवस्तुविषयबुद्धित्वादेवंविदः सर्वत्र

लौकिकादिविषयक ज्ञान और होकिकादि तीन प्रकारके ज्ञेयको जान हेनेपर, अर्थात् पहले स्थल हौकिकको, फिर उसके अभावमें शुद्ध लौकिकको तथा उसके भी अभावमें लोकोत्तरको-इस प्रकार क्रमशः तीनों अवस्थाओंके अभाव-द्वारा परमार्थसत्य अद्वय, अजन्मा और अभयरूप तुरीयको लेनेपर, इस लोकमें उस महाबुद्धिको सर्वत्र यानी सर्वदा स्वयं आत्मस्वरूप ही सर्वज्ञता-जो सर्वरूप ज्ञ (ज्ञानी) हो उसे 'सर्वज्ञ' कहते हैं उसीकी भावरूपा सर्वज्ञता प्राप्त होती है, क्योंकि ऐसा जाननेवालेकी बुद्धि सम्पूर्ण लोकसे बढ़ी हुई वस्तुको विषय करनेवाली होती है। ताल्पर्य सर्वदा भवति । सकृद्विदिते ख-रूपे व्यभिचाराभावादित्यर्थः । न हि परमार्थविदो ज्ञानोद्भवा-भिभवौ स्तो यथान्येषां प्रावादु-कानाम् ॥ ८९॥

यह है कि स्वरूपका एक बार ज्ञान हो जानेपर उसका कभी व्यभिचार न होनेके कारण [ उसकी सर्वज्ञता सर्वदा रहती है ], क्योंकि जिस प्रकार अन्य वादियोंके ज्ञानके उदय और अस्त होते रहते हैं उस प्रकार परमार्थवेता ज्ञानीके ज्ञानके उदय और अस्त नहीं होते ॥ ८९॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

लौकिकादीनां क्रमेण ज्ञेयत्वेन निर्देशादस्तित्वाशङ्का परमार्थतो मा भृदित्याह— [उपर्युक्त श्लोकमें] हौिककादि-को क्रमशः ज्ञेयरूपसे बतलाये जानेके कारण उनके परमार्थतः अस्तित्वकी आशंका न हो जाय-इसलिये कहते हैं---

हेयज्ञेयाप्यपाक्यानि

विज्ञेयान्यग्रयाणतः ।

तेषामन्यत्र विज्ञेयादुपलम्भस्त्रिषु स्मृतः॥ ६०॥

[ जाग्रदादि ] हेय, [ सत्यब्रह्मरूप ] ज्ञेय, [ पाण्डित्यादि ] प्राप्तन्य साधन और [ राग-द्वेषादि ] प्रशमनीय दोष—ये सबसे पहले जानने योग्य हैं । इनमेंसे ज्ञेय (ब्रह्म ) को छोड़कर शेष तीनोंमें तो केवल उपलम्भ (अविद्याकल्पितत्व ) ही माना गया है ॥९०॥

हेयानि च लौकिकादीनि त्रीणि जागरितस्वमसुषुप्तान्यात्म-न्यसत्त्वेन रज्ज्वां सर्पवद्धातच्या-नीत्यर्थः । ज्ञेयमिह चतुष्कोटि- हौिककादि तीन हेय हैं। तात्पर्य यह है कि जागरित, स्वप्न और सुषुप्ति ये तीनों अवस्थाएँ रज्जुमें सर्पके समान आत्मामें असत् होनेके कारण त्यागने योग्य हैं। चारों कोटियोंसे रहित परमार्यतत्त्व वर्जितं परमार्थतस्यम् । आप्या-न्याप्तव्यानित्यक्तवाह्यैषणात्रयेण भिक्षुणा पाण्डित्यवाल्यमौना-ख्यानि साधनानि । पाक्यानि रागद्वेषमोहादयो दोषाः कषाया-ख्यानि पक्तव्यानि । सर्वाण्ये-तानि हेयज्ञेयाप्यपाक्यानि विज्ञे-यानि भिक्षुणोपायत्वेनेत्यर्थः, अग्रयाणतः प्रथमतः ।

तेषां हेयादीनामन्यत्र विज्ञे-यात्परमार्थसत्यं विज्ञेयं ब्रह्मैकं वर्जियत्वा, उपलम्भनम्रपल-म्भोऽविद्याकल्पनामात्रम् । हेया-प्यपाक्येषु त्रिष्यपि स्मृतो ब्रह्म-विद्धिनं परमार्थसत्यता त्रयाणा-मित्यर्थः ॥ ९० ॥ ही यहाँ ज्ञेय माना गया है। वाह्य तीनों एषणाओंको त्याग देनेवाले मुमुक्षुके लिये पाण्डित्य, वाल्य और मीन नामक तीन साधन ही आप्य —प्राप्तव्य हैं; तथा राग, देंष और मोह आदि कषायसंज्ञक दोष ही [उसके लिये] पान्य—पाक (जीर्ण) करने योग्य हैं। तात्पर्य यह है कि मुमुक्षुको हेय, ज्ञेय, आप्य और पाक्य इन सबको ही अग्रयाणतः— सबसे पहले अपने साधनरूपसे जानना चाहिये।

उन हेय आदिमेंसे केवल एक परमार्थ सत्य ज्ञेय ब्रह्मको छोड़कर रोष हेय, आप्य और पाक्य—इन तीनोंमें ब्रह्मवेत्ताओंने केवल उपलम्म —उपलम्भन यानी अविद्यामय कल्पनामात्र ही माना है, अर्थात् इन तीनोंकी परमार्थ सत्यता खीकार नहीं की है ॥९०॥

जीव आकाशके समान अनादि और अभिन हैं

परमार्थतस्तु-

वास्तवमें तो-

प्रकृत्याकाशवज्ज्ञेयाः सर्वे धर्मा अनादयः। विद्यते न हि नानात्वं तेषां कचन किंचन ॥ ६१॥

सम्पूर्ण जीवोंको खभावसे ही आकाशके समान और अनादि जानना चाहिये। उनका नानात्व कहीं कुछ भी नहीं है ॥९१॥

प्रकृत्या स्वभावत आकाश-वदाकाशतुल्याः सूक्ष्मनिरञ्जन-सर्वगतत्वैः सर्वे धर्मा आत्मानो ज्ञेया ग्रुमुक्षुभिरनादयो नित्याः। वहवचनकृतभेदाशङ्कां निरा-कुर्वनाह-कचन किंचन किंचि-दणमात्रमपि तेपां न विद्यते नानात्वमिति ॥ ९१ ॥

मुमुक्षुओंको सूक्ष्मत्व, निरञ्जनत्व और सर्वगतत्व आदिके कारण सभी धर्मी-जीवोंको प्रकृतिसे अर्थात स्वभावतः आकाशवत् — आकाशके समान और अनादि यानी नित्य जानना चाहिये। यहाँ बहुवचनके कारण होनेवाले जीवात्माओंके भेदकी आशंकाका निराकरण करते हुए कहते हैं- 'उनका कचन-कहीं, किञ्चन-कुछ भी अर्थात् अणुमात्र भी नानात्व नहीं हैं' ॥ ९१॥

\*\*\*\*\*\*\*

आत्मतत्त्वानिरूपण

परमार्थत इत्याह—

ज्ञेयतापि धर्माणां संवृत्येव न आत्माओंकी जो ज्ञेयता है वह भी व्यावहारिक ही है परमार्थतः नहीं-इसी अभिप्रायसे कहते हैं-

आदिबुद्धाः प्रकृत्यैव सर्वे धर्माः सुनिश्चिताः । यस्यैवं भवति क्षान्तिः सोऽमृतत्वाय कल्पते ॥ ६२ ॥

सम्पूर्ण आत्मा खभावसे ही नित्य वोधखरूप और सुनिश्चित हैं-जिसे ऐसा समाधान हो जाता है वह अमरत्व ( मोक्ष ) प्राप्तिमें समर्थ होता है ॥९२॥

यसादादौ बुद्धा आदिबुद्धाः प्रकृत्येव स्वभावत एव यथा सवितैवं नित्यप्रकाशस्वरूपः नित्यबोधस्वरूपा इत्यर्थः सर्वे धर्माः सर्व आत्मानः। न च

क्योंकि जिस प्रकार सूर्य नित्य प्रकाशस्वरूप है उसी प्रकार सम्पूर्ण धर्म यानी आत्मा प्रकृति-स्वभावसे ही आदिबुंद्र-आरम्भमें ही जाने हुए अर्थात् नित्य बोधस्वरूप हैं। उनका

तेषां निश्रयः कर्तव्यो नित्य-निश्रितस्वरूपा इत्यर्थः। न संदि-द्यमानस्वरूपा एवं नैवं चेति।

यस्य मुमुक्षोरेवं यथोक्तप्रकारेण सर्वदा बोधनिश्चयनिरपेक्षतात्मार्थं परार्थं वा यथा सविता
नित्यं प्रकाशान्तरनिरपेक्षः स्वार्थं
परमार्थं चेत्येवं भवति क्षान्तिबोधकर्तव्यतानिरपेक्षता सर्वदा
स्वात्मनि सोऽमृतत्वायामृतभावाय कल्पते मोश्लाय समर्थो
भवतीत्यर्थः ॥९२॥

निश्चय भी नहीं करना है; अर्थात् वे नित्यनिश्चितस्वरूप हैं—'ऐसे हैं अथवा नहीं हैं' इस प्रकार सन्दिग्धस्वरूप नहीं हैंं।

जिस मुमुक्षुको इस तरह—
उपर्युक्त प्रकारसे अपने अथवा परायेलिये सर्वदा बोधनिश्चय-सम्बन्धिनी
निरपेक्षता है; जिस प्रकार सूर्य
अपने अथवा परायेलिये सदा ही
प्रकाशान्तरकी अपेक्षा नहीं करता
उसी प्रकार जिसे सर्वदा अपने
आत्मामें क्षान्ति—बोधकर्त्तव्यताकी
निरपेक्षता रहती है वह अमृतत्व—
अमृतभाव अर्थात् मोक्षके लिये
समर्थ होता है ॥९२॥

तथा नापि शान्तिकर्तव्यता-त्मनीत्याह—

इसी प्रकार आत्मामें शान्ति-कर्तव्यता भी नहीं है—इसी आशयपे कहते हैं—

आदिशान्ता ह्यनुत्पन्नाः प्रकृत्यैव सुनिर्वृताः । सर्वे धर्माः समाभिन्ना अजं साम्यं विशारदम् ॥ ६३ ॥

सम्पूर्ण आत्मा नित्यशान्त, अजन्मा, खभावसे ही अत्यन्त उपरत तथा सम और अभिन्न हैं। [इस प्रकार क्योंकि] आत्मतत्त्व अज, समतारूप और विशुद्ध है [इसलिये उसकी शान्ति अथवा मोक्ष कर्तन्य नहीं है] ॥९३॥ यसादादिशान्ता नित्यमेव शान्ता अनुत्पन्ना अजाश्च प्रकृ-त्यैव सुनिर्द्दताः सुष्ट्रपरतस्वभावा इत्यर्थः, सर्वे धर्माः समाश्चाभि-न्नाश्च समाभिन्नाः, अजं साम्यं विशारदं विशुद्धमात्मतन्त्वं यसा-त्तसाच्छान्तिर्मोक्षो वा नास्ति कर्तव्य इत्यर्थः, न हि नित्यैक-स्वभावस्य कृतं किंचिद्रर्थवत्स्यात् ॥ ९३॥ क्योंकि सम्पूर्ण धर्म आदि-शान्त—सर्वदा ही शान्तस्वरूप, अनुत्पन—अजन्मा, स्वभावसे ही सुनिर्नृत अर्थात् अत्यन्त उपरत स्वभाववाले हैं; तथा सम और अभिन्न हैं; इस प्रकार, क्योंकि आत्मतत्त्व अजन्मा, समतारूप और विशुद्ध है इसलिये उसकी शान्ति अथवा मोक्ष कर्तव्य नहीं है— यह इसका अभिप्राय है, क्योंकि उस नित्य एकस्वभावके लिये कुछ भी करना सार्थक नहीं हो सकता॥ ९३॥

\*\*\*\*\*\*\*

आत्मज्ञ ही अक्रपण है

ये यथोक्तं परमार्थतत्त्वं प्रति-पन्नास्ते एवाकृपणा लोके कृपणा एवान्य इत्याह—

जो छोग उपर्युक्त परमार्थतत्त्वको । समझते हैं छोकमें वे ही अकृपण हैं, उनके सिवा और सब तो कृपण ही हैं—इसी भावको छेकर कहते हैं—

वैशारद्यं तु वै नास्ति भेदे विचरतां सदा। भेदनिम्नाः पृथग्वादास्तस्मात्ते कृपणाः स्मृताः ॥ ६४॥

जो लोग सर्वदा भेदमें ही विचरते रहते हैं, निश्चय ही उनकी विश्वाद्धि नहीं होती। द्वैतवादी लोग भेदकी ही ओर प्रवृत्त होनेवाले हैं; इसलिये वे कृपण (दीन) माने गये हैं। १९४॥

यस्माद्भेदनिम्ना भेदानुया-यिनः संसारानुगा इत्यर्थः; के? पृथग्वादाः पृथङ्नाना वस्त्व-त्येवं वदनं येषां ते पृथग्वादा द्वैतिन इत्यर्थः, तस्माचे कृपणाः। क्षुद्राः स्मृताः; यसाद्वैशारद्यं वि-शुद्राः स्मृताः; यसाद्वैशारद्यं वि-शुद्राः तिपां भेदे विचरतां द्वैतमागेंऽविद्याकिष्पते सर्वदा वर्तमानानामित्यर्थः । अतो युक्तमेव तेषां कार्पण्ममित्य-भिप्रायः ॥ ९४॥ क्योंकि वे भेदनिम्न-भेदानुयायी
अर्थात् संसारके अनुगामी हैं,
कौन लोग ? पृथक्वादी—'पृथक्
अर्थात् नाना वस्तु है'—ऐसा जिनका कथन है वे पृथक्वादी अर्थात्
द्वैतीलोग, इसल्यि वे कृपण—क्षुद्र
माने गये हैं; क्योंकि भेद अर्थात्
अविद्यापरिकल्पित द्वैतमार्गमें सर्वदा
विद्यत्नेवाले उन लोगोंका वैशारद्य
अर्थात् विशुद्धि नहीं होती। अतः
उनका कृपण होना ठीक ही है—
ऐसा इसका अभिप्राय है॥ ९४॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

आत्मज्ञका महाज्ञानित्व

यदिदं परमार्थतत्त्वममहात्म-भिरपण्डितैर्वेदान्तबहिःष्ठैःश्रुद्रैर-ल्पप्रज्ञैरनवगाह्यभित्याह— यह जो परमार्थतत्त्व है वह
अद्भवित्त अविवेकी तथा वेदान्तके
अनिधकारी क्षुद्र और मन्दबुद्धि
पुरुषोंकी समझमें नहीं आ सकता—
इस आशयसे कहते हैं—

अजे साम्ये तु ये केचिद्भविष्यन्ति सुनिश्चिताः । ते हि लोके महाज्ञानास्तच्च लोको न गाहते ॥ ६५॥

जो कोई उस अज और साम्यरूप परमार्थतत्त्वमें अत्यन्त निश्चित होंगे वे ही छोकमें परम ज्ञानी हैं। उस तत्त्वका सामान्य छोक अवगाहन नहीं कर सकता ॥९५॥ अजे साम्ये परमार्थतत्त्व एव-मेवेति ये केचित्स्त्र्याद्योऽपि सुनिश्चिता भविष्यन्ति चेत्त एव हि लोके महाज्ञाना निरतिशय-तत्त्वविषयज्ञाना इत्यर्थः।

तच तेषां वर्त्म तेषां विदितं परमार्थतत्त्वं सामान्यबुद्धिरन्यो लोको न गाहते नावतरित न विषयीकरोतीत्यर्थः । "सर्व-भूतात्मभूतस्य सर्वभूतिहतस्य च। देवा अपि मार्गे मुझन्त्यपदस्य पदैषिणः। शकुनीनामिवाकाशे गतिनेवोषलभ्यते" (महा० शा० २३९ । २३, २४) इत्यादि-सरणात् ॥ ९५ ॥

उस अज और साम्यरूप परमार्थ-तत्त्वमें जो कोई-स्त्री आदि भी 'यह ऐसा ही है' इस प्रकार पूर्णतया निश्चित होंगे वे ही छोकमें महाज्ञानी अर्थात् निरतिशय तत्त्व-विषयक ज्ञानवाले हैं।

उस-उनके मार्ग अर्थात् उन्हें विदित हुए परमार्थतत्त्वमें अन्य साधारण बुद्धिवाला मनुष्य अवगाहन -अवतरण नहीं करता अर्थात उसे विषय नहीं कर सकता। "जो सम्पूर्ण भूतोंका आत्मभूत सब प्राणियोंका हितकारी है उस पदरहित (प्राप्य पुरुवार्थहीन) महात्माके पदको जाननेकी इच्छा-वाले देवता भी उसके मार्गमें मोहको प्राप्त हो जाते हैं तथा आकाशमें जैसे पक्षियोंका मार्ग नहीं मिलता उसी प्रकार उसकी गतिका पता नहीं चलता" इत्यादि स्मृतिसे भी यही प्रमाणित होता है ॥९५॥ --

कथं महाज्ञानत्वमित्याह—

उनका महाज्ञानित्व किस प्रकार है ? सो वतलाते हैं—

अजेष्वजमसंक्रान्तं धर्मेषु ज्ञानिमध्यते। यतो न कमते ज्ञानमसङ्गं तेन कीर्तितम्॥ ६६॥

अजन्मा आत्माओंमें स्थित अज (नित्य) ज्ञान असंक्रान्त (अन्य विषयोंसे न मिलनेवाला) माना जाता है। क्योंकि वह ज्ञान अन्य विषयोंमें संक्रमित नहीं होता इसलिये उसे असंग बतलाया गया है ॥९६॥

अजेष्वनुत्पनेष्वचलेषु धर्मे-ष्वात्मखजमचलं च ज्ञानमिष्यते सवितरीवौष्ण्यं प्रकाशश्च यतस्त-सादसंक्रान्तमथीन्तरे ज्ञानमज-मिष्यते । यस्मान क्रमतेऽर्थान्तरे ज्ञानं तेन कारणेनासङ्गं तत्कीर्ति-

क्योंकि अज-अनुत्पन्न यानी अचल धर्मी-आत्माओंमें उष्णता और प्रकाशके समान अज अर्थात् अचल ज्ञान माना जाता है अतः अर्थान्तरमें असंक्रान्त (अन-नुप्रविष्ट ) ज्ञानको अजन्मा (नित्य ) खीकार किया जाता है। क्योंकि वह ज्ञान दूसरे विषयोंमें संक्रमित नहीं होता इसलिये उसे असंग कहा गया है; अर्थात् वह आकाशके तमाकाशकल्पमित्युक्तम् ॥९६॥ समान है-ऐसा कहा है ॥९६॥

जातवादमें दोषप्रदर्शन

# अणुमात्रेऽपि वैधर्म्ये जायमानेऽविपश्चितः । असङ्गता सदा नास्ति किमुतावरणच्युतिः॥ ६७॥

[ अन्य वादियोंके मतानुसार ] किसी अणुमात्र भी विधर्मी वस्तुकी उत्पत्ति माननेपर तो अविवेकी पुरुषकी असंगता भी कभी नहीं हो सकती; फिर उसके आवरणनाशके विषयमें तो कहना ही क्या है ? ॥९७॥

इतोऽन्येषां वादिनामणुमात्रे-ऽपि वैधम्ये वस्तुनि बहिरन्तर्वा जायमान उत्पाद्यमानेऽविपश्चि-तोऽविवेकिनोऽसङ्गता असङ्गत्वं सदा नास्ति किम्रुत वक्तव्यमावर-णच्युतिर्वन्धनाशो नास्तीति।९७। 

इससे भिन्न जो अन्य वादी हैं उनके मतानुसार अणुमात्र अर्थात् थोड़ी-सी भी विधर्मी वस्तुके या भीतर उत्पन्न होनेपर तो अ-विपश्चित्-अविवेकी पुरुषकी कभी असङ्गता भी नहीं हो सकती फिर उसकी आवरणच्युति अर्थात् बन्ध-नाश नहीं होता-इसके सम्बन्धमें तो कहना ही क्या है ? ॥९७॥

#### आत्माका स्वाभाविक स्वरूप

तेषामावरणच्युतिर्नास्तीति ब्रु-वतां स्वसिद्धान्तेऽभ्युपगतं तर्हि धर्माणामावरणम् । नेत्युच्यते ।

उनकी आवरणच्युति नहीं होती— ऐसा कहकर तो तुमने अपने सिद्धान्तमें भी आत्माओंका आवरण स्वीकार कर लिया [-ऐसा यदि कोई कहे तो ] इसपर हमारा कहना है—नहीं,

अलब्धावरणाः सर्वे धर्माः प्रकृतिनिर्मलाः । आदौ बुद्धास्तथा मुक्ता बुध्यन्त इति नायकाः ॥ ६८॥

समस्त आत्मा आवरणशून्य, खभावसे ही निर्मल तथा नित्य बुद्ध और मुक्त हैं। तथापि खामीलोग (वेदान्ताचार्यगण) 'वे जाने जाते हैं' ऐसा [ उनके विषयमें कहते हैं ] ॥९८॥

अलब्धावरणाः — अलब्धमप्राप्तमावरणमिवद्यादिवन्धनं येषां
ते धर्मा अलब्धावरणा वन्धनरहिता इत्यर्थः, प्रकृतिनिर्मलाः
स्वभावशुद्धा आदौ बुद्धास्तथा
मुक्ता यसान्नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभावाः।

यद्येवं कथं तर्हि बुध्यन्त इत्युच्यते ?

नायकाः स्वामिनः समर्था बोद्धुं बोधशक्तिमत्स्त्रभावा 'अलब्धावरणाः'—जिन्हें आवरण अर्थात् अविद्यादिरूप बन्धन लाम अर्थात् प्राप्त नहीं हुआ है वे धर्म अलब्धावरण अर्थात् बन्धनरहित, प्रकृति-निर्मल्लस्समावसे ही शुद्ध और आरम्भमें ही बोधको प्राप्त हुए तथा मुक्तस्कर्ष हैं, क्योंकि वे नित्य शुद्धबुद्धमुक्तस्समाव हैं।

शंका-यदि ऐसी बात है तो उनके विषयमें 'वे जाने जाते हैं' ऐसा क्यों कहा जाता है ?

समाधान-नायक-खामी लोग -जाननेमें समर्थ अर्थात् बोधशक्ति- इत्यर्थः, यथा नित्यप्रकाश-स्वरूपोऽपि सविता प्रकाशत इत्युच्यते यथा वा नित्यनिवृत्त-गतयोऽपि नित्यमेव शैलास्तिष्ठ-न्तीत्युच्यते तद्वत् ॥ ९८ ॥ युक्त खभावबाले लोग उनके विषयमें उसी प्रकार ऐसा कहते हैं जैसे कि नित्य प्रकाशखरूप होनेपर भी सूर्यके विषयमें 'सूर्य प्रकाशमान है' ऐसा कहा जाता है तथा सर्वदा गतिशून्य होनेपर भी 'पर्वत खड़े हैं' ऐसा कहा जाता है ॥ ९८॥

अजातवाद बौद्धदर्शन नहीं है

क्रमते न हि बुद्धस्य ज्ञानं घर्मेषु तायिनः । सर्वे धर्मास्तथा ज्ञानं नैतद्बुद्धेन भाषितम् ॥ ६६ ॥

अखण्ड प्रज्ञानवान् परमार्थदर्शीका ज्ञान धर्मी (विषयों) में संक्रमित नहीं होता और न [ उसके मतमें ] सम्पूर्ण धर्म (आत्मा) ही कहीं जाते हैं। परन्तु ऐसा ज्ञान बुद्धदेवने नहीं कहा [ अर्थात् यह बौद्ध सिद्धान्त नहीं है, बल्कि औपनिषद दर्शन है ] ॥९९॥

यसात्र हि कमते बुद्धस्य परमार्थदर्शिनो ज्ञानं विषयान्त-रेषु धर्मेषु धर्मसंस्थं सवितरीव प्रभा, तायिनः तायोऽस्यास्तीति तायी, संतानवती निरन्तरस्या-काशकल्पस्येत्यर्थः, पूजावतो वा प्रज्ञावतो वा, सर्वे धर्मा आत्मानोऽपि तथा ज्ञानवदेवा-काशकल्पत्यात्र कमन्ते कविद-प्यर्थान्तर इत्यर्थः। तायी—जिसका ताय यानी (विस्तार) हो उसे तायीकहते हैं। क्योंकि तायी—सन्तानवान्—निरन्तर अर्थात् आकाशसदश पूजावान् अथवा प्रज्ञावान् बुद्ध—परमार्थदर्शिका ज्ञान 'धर्मोंमें—विषयान्तरोंमें संक्रमित नहीं होता अपितु सूर्यमें प्रकाशकी भाँतिआत्मनिष्ठ रहता है, उसी प्रकार सम्पूर्ण धर्म अर्थात् आत्मा भी ज्ञानके समान ही आकाशसदश होनेके कारण कभी अर्थान्तरमें संक्रमित नहीं होते अर्थात् नहीं जाते।

यदादावुपन्यसं ज्ञानेनाका
शकल्पेनेत्यादि तदिदमाकाशकल्पस्य तायिनो बुद्धस्य तदनन्यत्वादाकाशकल्पं ज्ञानं न क्रमते
कचिद्दप्यर्थान्तरे। तथा धर्मा
इति। अध्यक्षाश्चिमशाचलमित्रियं
निरवयवं नित्यमद्वितीयमसङ्गमदृश्यमग्राद्यमश्चनायाद्यतीतं ब्रद्यात्मतत्त्वम्। "न हि द्रष्टुईष्टेविपरिलोपो विद्यते" (बृ॰ उ॰
४।३।२३) इति श्रुतेः।

ज्ञानज्ञेयज्ञातृभेदरितं परमार्थतत्त्वमद्रयम् एतन्न बुद्धेन
भाषितम् । यद्यपि बाह्यार्थनिराकरणं ज्ञानमात्रकल्पना चाद्ययवस्तुसामीप्यमुक्तम् । इदं तु
परमार्थतत्त्वमद्वैतं वेदान्तेष्वेव
विज्ञेयमित्यर्थः ॥ ९९ ॥

इस प्रकरणके आरम्भमें जिसका 'ज्ञानेनाकाशकल्पेन' श्लोकद्वारा उपन्यास किया गया है, आकाशसदश निरन्तर बोधवानुका-उससे अभिन होनेके कारण-वही यह आकाशसदश ज्ञान अर्थान्तरमें संक्रमित नहीं होता: और ऐसे ही धर्म भी हैं अर्थात वे आकाशके समान अविक्रिय, निर्वयव, नित्य, अद्वितीय, असंग, अदृश्य, अप्राह्य और क्षुचा-पिपासादिसे रहित ब्रह्मा-त्मतत्त्व ही हैं; जैसा कि ''द्रष्टांकी दृष्टिका लोप नहीं होता" इस श्रुति-से सिद्ध होता है।

ज्ञान, ज्ञेय और ज्ञाताके भेदसे रहित इस अद्धय परमार्थतत्त्रका बुद्धने निरूपण नहीं किया; यद्यपि उसने बाह्यवस्तुका निराकरण और केवल ज्ञानकी ही कल्पना—ये अद्धय वस्तुके समीपवर्ती ही विषय कहे हैं; तात्पर्य यह है कि इस अद्धैत परमार्थतत्त्वको तो वेदान्तका ही विषय जानना चाहिये ॥९९॥

#### परमार्थपद-वन्दना

शास्त्रसमाप्ती परमार्थतत्त्व-स्तुत्यर्थं नमस्कार उच्यते— परमार्थतत्त्वकी स्तुतिके छिये नमस्कार कहा जाता है—

# दुर्दर्शमतिगम्भीरमजं साम्यं विशारदम्। बुद्घ्वा पदमनानात्वं नमस्कुर्मो यथाबलम् ॥१००॥

दुर्दर्श, अत्यन्त गम्भीर, अज, निर्विशेष और विशुद्ध पदको भेदरहित जानकर हम उसे यथाशक्ति नमस्कार करते हैं ॥१००॥

दुर्दर्श दुःखेन दर्शनमस्येति दुर्दर्शम्, अस्ति नास्तीति चतु-ष्कोटिवर्जितत्वाद्दुर्विज्ञेयमित्य-र्थः। अत एवातिगम्भीरं दुष्प्रवेशं महासमुद्रवदकृतप्रज्ञैः, साम्यं विशारदम् , ईद्दपदम-नानात्वं नानात्ववर्जितं बुद्ध्वा-वगम्य तद्भुताः सन्तो नमस्कुर्म-स्तस्मे पदाय, अव्यवहार्यमपि व्यवहारगोचरमापाद्य यथावलं यथाशक्तीत्यर्थः ॥ १००॥

जिसका कठिनतासे दर्शन हो सकता है ऐसे दुर्दर्श अर्थात् अस्ति-नास्ति आदि चारों कोटियोंसे रहित होनेके कारण दुर्विज्ञेय, अतएव अति गम्भीर-मन्दबुद्धियोंके लिये महा-समुद्रके समान दुष्प्रवेश्य अजन्मा, साम्यरूप (निर्विशेष) और विशुद्ध-ऐसे पदको भेदरहित जान-कर तद्रूप हो और उस अव्यवहार्य-पदको भी व्यवहारका विषय बना-कर हम उसको यथाबल-यथाशक्ति नमस्कार करते हैं ॥१००॥

भाष्यकारकर्त्वक वन्दना अजमपि जनियोगं प्रापदेश्वर्ययोगा-

दगति च गतिमत्तां प्रापदेकं हानेकम्।

#### विविधविषयधर्मग्राहिमुग्धेक्षणानां

#### प्रणतभयविहन्त ब्रह्म यत्तन्नतोऽस्मि ॥ १॥

जिसने अजन्मा होकर भी अपनी ईश्वरीयशक्तिके योगसे जन्म ग्रहण किया, गतिशून्य होनेपर भी गति खीकारकी तथा जो नाना प्रकारके विषयरूप धर्मोंको ग्रहण करनेवाले मूट्रष्टि लोगोंके विचारसे एक होकर भी अनेक हुआ है और जो शरणागतभयहारी है उस ब्रह्मको मैं नमस्कार करता हूँ ॥ १॥

प्रज्ञावैद्याखवेधश्चभितजलिवेर्घेदनाम्नोऽन्तरस्यं
भूतान्यालोक्य मञ्चान्यविरतजननग्राहघोरे समुद्रे।
कारूण्यादुद्दधारामृतिमदममरैर्दुर्लभं भूतहेतोर्यस्तं पूज्याभिपूज्यं परमगुरुममुं पादपातैर्नतोऽस्मि॥२॥

जो निरन्तर जन्म-जन्मान्तररूप ग्राहोंके कारण अत्यन्त भयानक है ऐसे संसारसागरमें जीवोंको डूबे हुए देखकर जिन्होंने करुणावश अपनी विशुद्ध बुद्धिरूप मन्यनदण्डके आघातसे क्षुभित हुए वेद नामक महासमुद्रके भीतर स्थित इस देवदुर्छभ अमृतको प्राणियोंके कल्याणके लिये निकाला है, उन पूजनीयोंके भी पूजनीय परम गुरु (श्रीगौडपादाचार्य) को मैं उनके चरणोंमें गिरकर प्रणाम करता हूँ ॥२॥

यत्प्रज्ञालोकभासा प्रतिहितमगमत्स्वान्तमोहान्धकारो

मज्जोनमज्जच घोरे ह्यसकृदुपजनोदन्वित त्रासने मे ।

यत्पादावाश्रितानां श्रुतिशमविनयप्राप्तिरम्रवा ह्यमोघा

तत्पादौ पावनीयौ भवभयविनुदौ सर्वभावैनमस्ये ॥३॥

जिनके ज्ञानालोककी प्रभासे मेरे अन्तः करणका मोहरूप अन्यकार नाराको प्राप्त हुआ तथा इस भयङ्कर संसारसागरमें बारम्बार डूबना-उछलनारूप मेरी व्यथाएँ शान्त हो गयीं और जिनके चरणोंका आश्रय लेनेवालोंके लिये श्रुतिज्ञान, उपशम और विनयकी प्राप्ति अमोघ एवं पहले ही होनेवाली है-उन (श्रीगुरुदेवके) भवभयहारी परम पवित्र चरण-युगलोंको मैं सर्वतोभावसे नमस्कार करता हूँ ॥३॥

#### --

इति श्रीगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्यस्य परमहंसपरिवाजकाचार्यस्य शङ्करभगवतः कृतौ गौडपादीयागमशास्त्रविवरणेऽलातशान्त्याख्यं चतुर्थं प्रकरणम् ॥ ४ ॥

**₩₩₩** 

ॐ शान्तिः! शान्तिः!! शान्तिः!!!



# शान्तिपाठ

ॐ भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा

भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजत्राः ।

श्चिरैरङ्गैस्तुष्टुवा 🚆 सस्तन्यभि-

र्व्यशेम देवहितं यदायुः॥

न इन्द्रो वृद्धश्रवाः स्वस्ति

स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः।

स्वस्ति नस्ताक्ष्यों अरिष्टने मः

स्वस्ति नो बृहस्पतिर्द्धातु ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

-1>K00XK1-

॥ हरिः ॐ तत्सव्॥

#### श्रीहरिः

# गौडपादीयकारिकानुक्रमणिका

#### 

| कारिकाप्रतीकानि          | प्रव | रणाङ्गः  | कारिकाङ्कः      | पृष्ठम् |
|--------------------------|------|----------|-----------------|---------|
|                          | •••  | ą        | ३३              | १५७     |
| अकल्पकमजं ज्ञानम्        |      | 8        | २३              | ६०      |
| अकारो नयते विश्वम्       |      | ·<br>¥   | ७४              | 588     |
| अजः कल्पितसंवृत्या       |      | ą        | ३६              | १६१     |
| अजमनिद्रमस्यप्तम्        |      | Y        | ८१              | २५०     |
| अजमनिद्रमस्वप्तम्        |      | 8        | २९              | २१०     |
| अजातं जायते यस्मात्      |      | Y        | Ę               | १८४     |
| अजातस्यैव धर्मस्य        |      | ą        | २०              | १४१     |
| अजातस्यैव भावस्य         |      | Y        | ४३              | २२१     |
| अजातेस्रसतां तेषाम्      |      | 8        | १३              | १९०     |
| अजाद्वै जायते यस्य       | •••  | Y        | ९६              | २६५     |
| अजेष्वजमसंक्रान्तम्      |      | 8        | ९५              | २६४     |
| अजे साम्ये तु ये केचित्  |      | 8        | 90              | २६६     |
| अणुमात्रेऽपि वैधर्में    |      | <b>ą</b> | ٠ <u>-</u><br>۶ | ११०     |
| अतो वस्याम्यकार्पण्यम्   |      | 2        | ·               | ६९      |
| अदीर्घत्वाच कालस्य       |      | 3        | ३०              | १५४     |
| अद्वयं च द्वयाभासम्      |      | 8        | ६२              | २३७     |
| अद्वयं च द्वयामासम्      |      |          | १८              | १३८     |
| अद्वैतं परमार्थो हि      |      | १        | १६              | 86      |
| अनादिमायया सुतः          |      |          |                 | 288     |
| अनादेरन्तवस्वं च         |      | 8        | ₹ o             | 280     |
| अनिमित्तस्य चित्तस्य     | •••, | 8        | 90              | •       |
| अनिश्चिता यथा रज्जुः     | •••  | ₹ .      | १७              | 85      |
| अन्तःस्थानात्तु भेदानाम् | •••  | २        | 8               | ७१      |
| अन्यथा गृह्णतः स्वप्नः   | •••  | 8        | १५              | 80      |
| अपूर्वे स्थानिषमी हि     | •••  | २        | ۷               | ७५      |
| अभावश्च रथादीनाम्        | •••  | २        | ₹               | 90      |

| कारिकाप्रतीकानि                                  | সৰ  | करणाङ्क <u>ः</u> | कारिकाङ्कः | पृष्ठम्     |
|--------------------------------------------------|-----|------------------|------------|-------------|
| अभूताभिनिवेशाद्धि                                | ••• | 8                | ७९         | २४८         |
| अभूताभिनिवेशोऽस्ति                               | ••• | ٧                | હથ         | २४५         |
| अमात्रोऽनन्तमात्रश्च                             | ••• | १                | 25         | ६५          |
| अलब्धावरणाः सर्वे                                | ••• | ٧                | 96         | २६७         |
| अलाते स्पन्दमाने वै                              |     | 8                | ४९         | २२७         |
| अवस्त्वनुपलम्भं च                                | ••• | ٧                | 66         | २५७         |
| अध्यक्ता एव येऽन्तस्त                            |     | २                | १५         | ८२          |
| अशक्तिरपरिज्ञानम्                                | ••• | 8                | १९         | १९४         |
| असजागरिते दृष्ट्वा                               |     | 8                | ३९         | २१७         |
| असतो मायया जन्म                                  | ••• | ३                | २८         | १५३         |
| अस्ति नास्त्यस्ति नास्तीति                       |     | 8                | ८३         | <b>३५</b> १ |
| अस्पन्दमानमलातम्                                 |     | Y                | 86         | २२६         |
| अस्पर्शयोगो वैं नाम                              | ••• | ą                | ३९         | १६७         |
| अस्पर्शयोगो यै नाम                               |     | 8                | २          | १८०         |
| आत्मसत्यानुवोधेन                                 | ••  | Ę                | ३२         | १५६         |
| आत्मा ह्याकाशवजीवैः                              |     | ą                | 3          | ११२         |
| आदायन्ते च यन्नास्ति                             |     | 8                | ३१         | २१२         |
| आदावन्ते च यन्नास्ति                             |     | २                | Ę          | ७२          |
|                                                  |     | ď                | ९२         | २६१         |
| आदिबुद्धाः प्रकृत्यैव<br>आदिशान्ता ह्यनुत्पन्नाः |     | 8                | ९३         | २६२         |
| आदशान्ता सनुत्पनाः<br>आश्रमास्त्रिविधा हीन०      | ••• | ą                | १६         | १३५         |
|                                                  |     | १                | C          | 38          |
| इच्छामात्रं प्रभोः सृष्टिः                       |     | γ                | 36         | २१६         |
| उत्पादस्याप्रसिद्धत्यात्                         |     | ą                | ४१         | १६९         |
| उत्सेक उदधेर्यद्वत्                              |     | 8                | ४२         | २२०         |
| उपलम्भात्समाचारात्                               | ••• | 8                | 88         | २२३         |
| उपलम्भात्समाचारात्                               |     | ą                | ४२         | १७०         |
| उपायेन नियह्नीयात्                               |     | 3                | 8          | २०८         |
| उपासनाश्रितो धर्मः                               |     | 2                | ११         | 96          |
| उभयोरिंप वैतथ्यम्                                |     | 8                | ६७         | २३९         |
| उभे ह्यन्योन्यदृश्ये ते                          |     | 8                | ४७         | २२६         |
| ऋजुवकादिकाभासम्                                  |     | २                | ३०         | 98          |
| एतैरेषोऽपृथग्भावैः<br>एवं न चित्तजा धर्माः       |     | 8                | 48         | २३०         |
| एव न ।चत्तजा वनाः                                |     |                  |            |             |

### [ 3 ]

| कारिकाप्रतीकानि             | স     | करणाङ्घः | कारिकाङ्कः | पृष्ठम् |
|-----------------------------|-------|----------|------------|---------|
| एवं न जायते चित्तम्         | •••   | 8        | ४६         | २२५     |
| ओङ्कारं पादशो विद्यात्      | •••   | १        | २४         | ६२      |
| कल्पयत्यात्मनात्मानम्       | •••   | २        | १२         | ७९      |
| कारणं यस्य वै कार्यम्       | •••   | 8        | ११         | १८८     |
| कारणाद्यद्यनन्यत्वम्        | •••   | 8        | १२         | १८९     |
| कार्यकारणबद्धी तौ           | •••   | १        | ११         | Яź      |
| काल इति कालविदः             | •••   | २        | २४         | 66      |
| कोट्यश्चतस एतास्तु          | •••   | 8        | 28         | २५३     |
| क्रमते न हि बुद्धस्य        | •••   | 8        | 99         | २६८     |
| ख्याप्यमानामजाति तैः        | •••   | 8        | ų          | १८३     |
| <b>ग्रहणाजागरितवत्</b>      | •••   | 8        | ३७         | २१५     |
| ग्रहो न तत्र नोत्सर्गः      | •••   | ₹        | ३८         | १६५     |
| घटादिषु प्रलीनेषु           | •••   | ₹        | 8          | 883     |
| चरञ्जागरिते जाग्रत्         |       | 8        | ६५         | २३८     |
| चित्तं न संस्पृशत्यर्थम्    | • • • | 8        | २६         | २०६     |
| चित्तकाला हि येऽन्तस्तु     | •••   | २        | १४         | - ८१    |
| चित्तस्पन्दितमेवेदम्        | •••   | 8        | ७२         | २४२     |
| जरामरणनिर्मुक्ताः           | •••   | . 8      | १०         | १८५     |
| जाप्रचित्तेक्षणीयास्ते      | •••   | 8        | ६६         | २३८     |
| जाप्रद्वृत्ताविप त्वन्तः    | •••   | २        | १०         | ७७      |
| जात्याभासं चलाभासम्         | •••   | 8        | ४५         | २२४     |
| जीवं कल्पयते पूर्वम्        | •••   | २        | १६         | ८३      |
| जीवात्मनोः पृथक्तवं यत्     | •••   | Ę        | १४         | १२८     |
| जीवात्मनोरनन्यत्वम्         | •••   | ą        | १३         | १२७     |
| ज्ञाने च त्रिविधे ज्ञेये    | •••   | 8        | ८९         | २५८     |
| ज्ञानेनाकाशकल्पेन           | • • • | 8        | १          | १७८     |
| तत्त्वमाध्यात्मिकं दृष्ट्वा | •••   | २        | 36         | १०६     |
| तसादेवं विदित्वैनम्         | •••   | २        | ३६         | १०४     |
| तस्मान्न जायते चित्तम्      | •••   | 8        | २८         | २०८     |
| तैजसस्योत्वविज्ञाने         | •••   | 8        | २०         | 46      |
| त्रिषु धामसु यस्तुल्यम्     | •••   | 8        | २२         | ५९      |

| कारिकाप्रतीकानि           | प्रकरणाङ्कः |     | कारिकाङ्गः | पृष्ठम् |
|---------------------------|-------------|-----|------------|---------|
| त्रिषु धामसु यद्भोज्यम्   | •••         | 8.  | ų          | २६      |
| दक्षिणाक्षिमुखे विश्वः    | •••         | 2   | २          | २०      |
| दुःखं सर्वमनुस्मृत्य      | •••         | 3   | ४३         | १७१     |
| दुर्दर्शमितिगम्भीरम्      |             | 8   | 90         | २७०     |
| द्रुदशमातगरमारम्          | •••         | ٧   | ५३         | २३०     |
| द्रयोर्द्रयोर्मधुज्ञाने   |             | 3 - | १२         | १२६     |
| द्वैतस्याग्रहण तुल्यम्    |             | 2   | १३         | 84      |
| धर्मा य इति जायन्ते       | •••         | 8   | 46         | २३४     |
| न कश्चिजायते जीयः         | •••         | રૂ  | 86         | १७५     |
| न कश्चिजायते जीवः         |             | 8   | ७१         | २४१     |
| न निरोधो न चोत्पत्तिः     |             | २   | ३२         | 9.8     |
| न निर्गता अलातात्ते       | •••         | 8   | 40         | २२८     |
| न निर्गतास्ते विज्ञानात्  | •••         | 8   | ५२         | २२९     |
| न भवत्यमृतं मर्त्यम्      | •••         | ક્  | २१         | १४१     |
| न भवत्यमृतं मर्त्यम्      |             | 8   | <b>o</b>   | १८४     |
| न युक्तं दर्शनं गत्वा     | • • •       | 8   | 38         | २१३     |
| नाकाशस्य घटाकाशः          |             | 3   | ৩          | १२१     |
| नाजेषु सर्वधर्मेषु        | •••         | 8   | ६०         | २३६     |
| नात्मभावेन नानेदम्        | •••         | २   | ३४         | १०१     |
| नात्मानं न परं चैव        |             | 8   | १२         | 88      |
| नास्त्यसद्धेतुकमसत्       | •••         | Y   | ४०         | २१८     |
| नास्वादयेत्सुखं तत्र      | •••         | ą   | ४५         | १७२     |
| निःस्तुतिर्निर्नमस्कारः   |             | २   | ३७         | १०४     |
| निगृहीतस्य मनसः           | •••         | ą   | ३४         | १५९     |
| निमित्तं न सदा चित्तम्    |             | ٧   | २७         | २०७     |
| निवृत्तस्याप्रवृत्तस्य    | •••         | 8   | 60         | 586     |
| निवृत्तेः सर्वदुःखानाम्   | •••         | १   | १०         | ४२      |
| निश्चितायां यथा रज्ज्याम् | •••         | २   | १८         | ८५      |
| नेह नानेति चाम्रायात्     | •••         | ą   | . २४       | १४५     |
| पञ्चिवंशक इत्येके         |             | २   | २६         | 28      |
| पादा इति पादविदः          | •••         | २   | २१         | ८७      |
| पूर्वीपरापरिज्ञानम्       | •••         | . 8 | २१         | १९८     |
| 9                         |             |     | •          |         |

#### [ 4 ]

| कारिकाप्रतीकानि               | স্থ   | तरणा <b>द्धः</b> | कारिकाङ्गः | १४म्  |
|-------------------------------|-------|------------------|------------|-------|
| प्रकृत्याकाशवज्ज्ञेयाः        | •••   | 8                | . 98       | २६०   |
| प्रज्ञप्तेः सनिमित्तत्वम्     | •••   | 8                | २४         | २०२   |
| प्रज्ञप्तेः सनिमित्तत्वम्     |       | 8                | २५         | २०४   |
| प्रणवं हीश्वरं विद्यात्       | •••   | १                | २८         | ६५    |
| प्रणवो ह्यपरं ब्रह्म          | •••   | १                | २६         | ६३    |
| प्रपञ्चो यदि विद्येत          | •••   | १                | १७         | ५०    |
| प्रभवः सर्वभावानाम्           | •••   | १                | Ę          | २७    |
| प्राण इति प्राणविदः           | •••   | २                | २०         | ८७    |
| प्राणादिभिरनन्तैश्च           | • • • | २                | १९         | ८६    |
| प्राप्य सर्वज्ञतां कृत्स्नाम् | •••   | 8                | ८५         | २५३   |
| फलादुत्पद्यमानः सन्           | •••   | 8                | १७         | १९३   |
| वहिःप्रज्ञो विसुर्विश्वः      | •••   | १                | १          | 88    |
| वीजाङ्कुराख्यो हंशन्तः        | •••   | 8                | २०         | . १९६ |
| दुद्ध्वा निमित्ततां सत्याम्   | •••   | 8                | 96         | 586   |
| भावैरसद्भिरेवायम्             | • • • | २                | ३३         | १००   |
| भृतं न जायते किञ्चित्         | •••   | 8                | 8          | १८२   |
| भूततोऽभूततो वापि              | • • • | ३                | २३         | १४४   |
| भूतस्य जातिमिच्छन्ति          | •••   | 8                | ર          | १८१   |
| भोगार्थे सृष्टिरित्यन्ये      | •••   | १                | 9          | ३१    |
| मकारभावे प्राज्ञस्य           | •••   | 8                | २१         | 49    |
| मन इति मनोविदः                | •••   | २                | <b>२</b> ५ | 28    |
| मनसो निष्रहायत्तम्            | •••   | ३                | ۸o         | १६८   |
| मन्रोहरयमिदं द्वैतम्          | •••   | રૂ               | ₹१         | १५५   |
| मरणे सम्भवे चैव               | •••   | ३                | 9          | १२४   |
| मायया भिद्यते ह्येतत्         | •••   | ą                | १९         | १३९   |
| मित्राद्येः सह संमन्त्र्य     | •••   | 8                | ३५         | २१३   |
| मृलोइविस्फुलिङ्गाचैः          |       | Ę                | १५         | १३२   |
| यं भावं दर्शयेद्यस्य          | •••   | २                | २९         | 90    |
| यथा निर्मितको जीवः            | •••   | 8                | 90         | २४१   |
| यथा भवति बालानाम्             | •••   | ą                | 6          | १२२   |
| यथा मायामयाद्वीजात्           | •••   | 8                | ५९         | २३५   |
| यथा मायामयो जीवः              | •••   | ٧                | ६९         | २४१   |
|                               |       |                  |            |       |

| कारिकाप्रतीकानि             | प्रक  | रणाङ्गः | कारिकाङ्कः | पृष्ठम्            |
|-----------------------------|-------|---------|------------|--------------------|
| यथा स्वप्नमयो जीवः          | •••   | 8       | ६८         | २४०                |
| यथा स्वप्ने द्वाभासम्       | •••   | ३       | २९         | १५३                |
| यथा स्वप्ने द्वयाभासम्      | •••   | 8       | ६१         | २३६                |
| य्थैकस्मिन्घटाकाशे          | •••   | ३       | ц.         | ११४                |
| यदा न लभते हेत्न            | •••   | 8       | ७६         | २४५                |
| यदा न लीयते चित्तम्         | •••   | ą       | ४६         | १७३                |
| यदि हेतोः फलात्सिद्धिः      | •••   | 8       | १८         | 868                |
| यावद्धेतुफलावेशः            | •••   | 8       | ५६         | २३२                |
| याबद्धेतुफलावेशः            | •••   | 8       | ५५         | २३१                |
| युङ्गीत प्रणवे चेतः         | •••   | 8       | <b>२</b> ५ | ६३                 |
| योऽस्ति कल्पितसंत्रत्या     | •••   | 8       | ७३         | २४३                |
| रसादयो हि ये कोशाः          | •••   | રૂ      | ११         | १२५                |
| रूपकार्यसमाख्याश्च          | •••   | 3       | Ę          | १२०                |
| लये सम्बोधयेचित्तम्         | •••   | ३       | 88         | १७१                |
| लीयते हि सुगुप्ते तत्       | ••••  | Ę       | ३५         | १६०                |
| लोकाँलोकविदः प्राहुः        | •••   | २       | २७         | ८९.                |
| विकरोत्यपरान्भावान्         | •••   | २       | १३         | ७९.                |
| विकल्पो विनिवर्तेत          | . ••• | १       | 28         | ५१                 |
| विज्ञाने स्पन्दमाने वै      | •••   | 8       | ५१         | २२८                |
| विपर्यासाचथा जाग्रत्        | •••   | 8       | ४१         | 788                |
| विप्राणां विनयो ह्येषः      | •••   | 8       | ८६         | २५४                |
| विभूतिं प्रसवं त्वन्ये      | •••   | १       | ø          | २९                 |
| विश्वस्यात्वविवक्षायाम्     | •••   | १       | १९         | 40                 |
| विश्वो हि स्थूलमुङ् नित्यम् | • • • | 8       | ₹          | २६                 |
| वीतरागभयकोधैः               | •••   | २       | ३५         | १०३                |
| वेदा इति वेदविदः            | •••   | २       | २२         | 22                 |
| वैतय्यं सर्वभावानाम्        | •••   | २       | 8          | ξώ.<br>253         |
| वैशारयं तु वै नास्ति        | •••   | 8       | 68         | २६३                |
| स एष नेति नेतीति            | •••   | 3       | २६         | १५०<br><b>१</b> २४ |
| संघाताः स्वप्नवत्सर्वे      | •••   | ₹ .     | १०         |                    |
| सम्भवे हेतुफलयोः            | •••   | ٧       | १६         | १४७                |
| सम्भूतेरपवादाच              | •••   | ३       | २५         | (80                |

mun

## [ 0 ]

| कारिकाप्रतीकानि               |       | प्रकरणाङ्कः | कारिकाङ्कः | पृष्ठम्      |
|-------------------------------|-------|-------------|------------|--------------|
| संवृत्या जायते सर्वम्         | •••   | 8           | ५७         | २३३          |
| सतो हि मायया जन्म             | •••   | ą           | २७         | १५१          |
| सप्रयोजनता तेषाम्             | •••   | २           | <b>o</b>   | ७३           |
| सप्रयोजनता तेषाम्             | •••   | 8           | ३२         | <b>२१३</b>   |
| सर्वस्य प्रणवो ह्यादिः        | •••   | १           | २७         | ६४           |
| सर्वामिलापविगतः               | •••   | ३           | ३७         | १६३          |
| सर्वे धर्मा मृषा स्वप्ने      |       | 8           | ३३         | <b>२</b> १२  |
| सवस्तु सोपलम्भं च             | •••   | 8           | ۷۵         | र्५६         |
| सांसिद्धिको स्वाभाविकी        | •••   | ٧           | 9          | १८५          |
| सुखमानियते नित्यम्            | •••   | 8           | ८२         | <b>र्</b> ५० |
| सूक्ष्म इति सूक्ष्मविदः       | •••   | २           | २३         | 66           |
| स्षिरिति स्षिविदः             | •••   | २           | २८         | 68           |
| स्थूलं तर्पयते विश्वम्        | •••   | १           | ٧          | २६           |
| स्वतो वा परतो वापि            | •••   | ٧           | २२         | 299          |
| स्वप्नजागरितस्थाने            | •••   | २           | ų          | ७१           |
| स्वप्रदक्षिचत्तदश्यास्ते •    | •••   | 8           | ६४         | २३८          |
| स्वप्रद्यम्बरन्स्वप्ने .      | •••   | 8           | ६३         | २३७          |
| स्वप्तनिद्रायुतावाद्यौ        | •••   | 8           | १४         | ४६           |
| स्वप्रमाये यथा दृष्टे         | •••   | २           | ३१         | ९३           |
| स्वप्रवृत्तावपि स्वन्तः       | •••   | २           | .8         | ७६           |
| स्वप्ने चावस्तुकः कायः        | • • • | 8           | ३६         | २१४          |
| स्वभावेनामृतो यस्य            | . ••• | ३           | २२         | १४२          |
| स्वभावेनामृतो यस्य            | •••   | 8           | 6          | १८४          |
| स्वसिद्धान्तव्यवस्थासु        | •••   | ३           | १७         | १३७          |
| स्वस्थं शान्तं सनिर्वाणम्     | •••   | ₹           | ४७         | १७४          |
| हेतोरादिः फलं येषाम्          | •••   | 8           | १४         | १९१          |
| हेतोरादिः फलं येषाम्          | •••   | 8           | १५         | १९२          |
| हेतुर्न जायतेऽनादेः           | •••   | 8           | २३         | २०१          |
| <b>हें</b> यज्ञेयाप्यपाक्यानि | •••   | 8           | 90         | २५९          |

#### ग्रन्थाकारमें उपलब्ध

## 'कल्याण' के पुराने, अति उपयोगी पुनर्मुद्रित विशेषाङ्क

शिवाङ्क (सचित्र) विषं ८, सन् १९३४ ई०]—इसमें शिवतत्त्व तथा शिव-महिमापर विशद विवेचनसहित शिवार्चन, पूजन, व्रत एवं उपासनापर तात्त्विक और ज्ञानप्रद मार्ग-दर्शन करानेवाली मूल्यवान् अध्ययन-सामग्री है। द्वादश ज्योतिर्लिङ्गोंका सचित्र परिचय तथा भारतके सुप्रसिद्ध शैव-तीर्थोंका प्रामाणिक वर्णन इसके अन्यान्य महत्त्वपूर्ण (पठनीय) विषय हैं।

शक्ति-अङ्क ( सचित्र ) [वर्ष ९, सन् १९३५ ई०]—इसमें परब्रह्म परमात्माके आद्याशक्ति-स्वरूपका तात्त्विक विवेचन, महादेवीकी लीला-कथाएँ एवं सुप्रसिद्ध शाक्त-भक्तों और साधकोंके प्रेरणादायी जीवन-चरित्र तथा उनकी उपासना-पद्धतिपर उत्कृष्ट उपयोगी सामग्री संगृहीत है। इसके अतिरिक्त भारतके सुप्रसिद्ध शक्ति-पीठों तथा प्राचीन देवी-मन्दिरोंका सचित्र दिग्दर्शन भी इसकी

उल्लेखनीय विषय-वस्तुके महत्त्वपूर्ण अङ्ग हैं।

योगाङ्क (सचित्र) [वर्ष १०, सन् १९३६ ई०]—इसमें योगकी व्याख्या तथा योगका स्वरूप-परिचय एवं प्रकार और योग-प्रणालियों एवं अङ्ग-उपाङ्गोंपर विस्तारसे प्रकाश डाला गया है। साथ ही अनेक योग-सिद्ध महात्माओं और योग-साधकोंके जीवन-चिरत्र तथा साधना-पद्धतियोंपर इसमें रोचक, ज्ञानप्रद वर्णन हैं। सारांशत: यह विशेषाङ्क सर्वसाधारण जनोंको योगके कल्याणकारी (अवदानों) और योग-सिद्धियोंके चमत्कारी प्रभावोंकी ओर

आकृष्ट कर 'योग'के सर्वमान्य महत्त्वसे परिचय कराता है।

संत-अङ्क (सचित्र) [वर्ष १२, सन् १९३८ ई०] संतोंकी मिहमासे मिण्डित, उनकी शिक्षाओं-उपदेशों और प्रेरणाओं से पूरित यह 'संत-अङ्क' नित्य पठनीय और सर्वदा सेवनीय है। इसमें उच्चकोटिक अनेक संतों—प्राचीन, अर्वाचीन, मध्ययुगीन एवं कुछ विदेशी भगविद्वश्वासी महापुरुषों तथा त्यागी-वैरागी महात्माओं के ऐसे आदर्श जीवन-चित्र हैं, जो पारमार्थिक गतिविधियों के लिये प्रेरित करनेके साथ-साथ उनके सार्वभौमिक सिद्धान्तों एवं त्याग-वैराग्यपूर्ण तपस्वी जीवन-शैलीको उजागर करके उनके पारमार्थिक आदर्श, जीवन-मूल्यों को रेखाङ्कित करते हैं। और, किसीको भी उनके पद-चिन्होंपर चलनेकी सत्प्रेरणा दे सकते हैं।

साधनाङ्क (सचित्र) [वर्ष १५, सन् १९४१ ई०]—यह अङ्क उच्चकोटिके विचारकों, वीतराग महात्माओं, एकनिष्ठ साधकों एवं विद्वान् मनीषियोंके साधनोपयोगी अनुभूत विचारों और उनके साधनापरक बहुमूल्य मार्ग-दर्शनसे ओतप्रोत होनेसे महत्त्वपूर्ण है। इसमें साधना-तत्त्व, साधनाके विभिन्न स्वरूप—ईश्वरोपासना, योगसाधना, प्रेमाराधना आदि अनेक कल्याणकारी साधनों और उनके अङ्ग-उपाङ्गोंका शास्त्रीय विवेचन है। अतः सभीके लिये

विशेषत: आत्मकल्याणकामी पुरुषोंके लिये यह उत्तमोत्तम दिशा-निर्देशक है।

संक्षिप्त महाभारत (सचित्र—दो खण्डोंमें) [वर्ष १७, सन् १९४३ ई०]—धर्म, अर्थ, काम, मोक्षके महान् उपदेशों एवं प्राचीन ऐतिहासिक घटनाओं के उल्लेखसिहत इसमें ज्ञान, वैराग्य, भक्ति, योग, नीति, सदाचार, अध्यात्म, राजनीति, कूटनीति आदि मानव-जीवनके उपयोगी विषयों का विशद वर्णन और विवेचन है। महाभारतकी अत्यधिक महिमा और अनेक महत्त्वपूर्ण विषयों के समावेशके कारण इसे शास्त्रों में 'पञ्चम वेद' और विद्वत्समाजमें भारतीय ज्ञानका 'विश्वकोश' कहा गया है।

संक्षिप्त पद्मपुराण (सचित्र) [वर्ष १९, सन् १९४५ ई०]—इसमें (पद्मपुराण-वर्णित) भगवान् विष्णुके माहात्म्यके साथ भगवान् श्रीराम तथा श्रीकृष्णके अवतार-चिरत्रों एवं उनके परात्पररूपोंका विशद वर्णन है। भगवान् शिवकी मिहमाके साथ इसमें श्रीअयोध्या, श्रीवृन्दावनधामका माहात्म्य भी वर्णित है। इसके अतिरिक्त इसमें शालग्रामके स्वरूप और उनकी मिहमा, तुलसीवृक्षकी मिहमा, भगवन्नाम-कीर्तन एवं भगवती गङ्गाको मिहमासिहतं, यमुना-स्नान, तीर्थ, व्रत, देवपूजन, श्राद्ध, दानादिके विषयमें भी विस्तृत चर्चा है।

संक्षिप्त मार्कण्डेय-ब्रह्मपुराणाङ्क (सचित्र) [वर्ष २१, सन् १९४७ ई०]—आत्म-कल्याणकारी महान् साधनों, उपदेशों और आदर्श चिरित्रोंसिहत इसमें मार्कण्डेयपुराणान्तर्गत देवी-माहात्म्य (श्रीदुर्गासप्तशतो), तीर्थ-माहात्म्य, भगवद्भक्ति, ज्ञान, योग, सदाचार आदि अनेक गम्भीर, रोचक विषयोंका वर्णन (इन दो संयुक्त पुराणोंमें) है। कल्याणकामी पुरुषोंके लिये

इनका अनुशीलन लाभप्रद है।

नारी-अङ्क (सचित्र) विष २२, सन् १९४८ ई०]—इसमें भारतकी महान् नारियों के प्रेरणादायी आदर्श चरित्र तथा नारीविषयक विभिन्न समस्याओं पर विस्तृत चर्चा और उनका भारतीय आदर्शीचित समाधान है। इसके साथ ही विश्वकी अनेक सुप्रसिद्ध महान् महिला-रत्नों के जीवन-परिचय और जीवनादर्शीं पर मूल्यवान् प्रेरक-सामग्री इसके उल्लेखनीय विषय हैं। माता-बहनों और देवियों सहित समस्त नारीजाति और नारीमात्रके लिये आत्मबोध करानेवाला यह अत्यन्त उपयोगी और प्रेरणादायी मार्ग-दर्शक है।

हिन्दू-संस्कृति-अङ्क (सचित्र) [वर्ष २४, सन् १९५० ई०]—भारतीय संस्कृति—विशेषतः हिन्दू- धर्म, दर्शन, आचार-विचार, संस्कार, रीति-रिवाज, पर्व-उत्सव, कला-संस्कृति और आदर्शोपर प्रकाश डालनेवाला यह तथ्यपूर्ण बृहद् (सचित्र) दिग्दर्शन है। इस प्रकार भारतीय संस्कृतिके उपासकों, अनुसंधानकर्ताओं और जिज्ञासुओंके लिये यह अवश्य पठनीय, उपयोगी और मूल्यवान् दिशा-निर्देशक है।

संक्षिप्त स्कन्दपुराणाङ्क (सचित्र) [वर्ष २५, सन् १९५१ ई०]—इसमें भगवान् शिवकी महिमा, सती-चरित्र, शिव-पार्वती-विवाह, कुमार कार्तिकेयके जन्मकी कथा तथा तारकासुर-वध आदिका वर्णन है। इसके अतिरिक्त अनेक आख्यान एवं बहुत-से रोचक, ज्ञानप्रद प्रसंग और आदर्श चरित्र भी इसमें वर्णित हैं। शिव-पूजनको महिमाके साथ-साथ तीर्थ, व्रत, जप, दानादिका महत्त्व-वर्णन आदि इसके विशेषरूपसे पठनीय विषय हैं।

भक्तचिरताङ्क (सचित्र) [वर्ष २६, सन् १९५२ ई०]—इसमें भगविद्वश्वासको बढ़ानेवाले अनेकों भगवद्भकों, ईश्वरोपासकों और महात्माओंके जीवन-चिरत्र एवं विभिन्न विचित्र भिक्तपूर्ण भावोंकी ऐसी पवित्र, सरस, मधुर कथाएँ हैं जो मानव-मनको प्रेम-भक्ति-सुधारससे अनायास सराबोर कर देती हैं। रोचक, ज्ञानप्रद और निरन्तर अनुशोलनयोग्य ये भक्तगाथाएँ भगविद्वश्वास और प्रेमानन्द बढ़ानेवाली तथा शान्ति प्रदान करनेवाली होनेसे अवश्य ही नित्य पठनीय हैं।

ं बालक-अङ्क (सचित्र) [वर्ष २७, सन् १९५३ ई०]—यह अङ्क बालकोंसे सम्बन्धित सभी उपयोगी विषयोंका वृहद् संग्रह है। यह सर्वजनोपयोगी—विशेषत: बालकोंके लिये आदर्श मार्ग-दर्शक है। प्राचीन कालसे अबतकके भारतके महान् बालकों एवं विश्वभरके सुविख्यात आदर्श वालकोंके प्रेरक, शिक्षाप्रद, रोचक, ज्ञानवर्धक तथा अनुकरणीय जीवन-वृत्त एवं इसके बालोचित आदर्श चरित्र वार-बार पठनीय और प्रेरणाप्रद हैं।

सत्कथा-अङ्क (सचित्र) [वर्ष ३०, सन् १९५६ ई]—जीवनमें भगवत्प्रेम, सेवा, त्याग, वैराग्य, सत्य, अहिंसा, विनय, प्रेम, उदारता, दानशीलता, दया, धर्म, नीति, सदाचार और शान्तिका प्रकाश भर देनेवाली सरल, सुरुचिपूर्ण सत्प्रेरणादायी छोटी-छोटी सत्कथाओंका यह बृहत् संग्रह सर्वदा अपने पास रखनेयोग्य है। और इसकी कल्याणकारी बातें हृदयङ्गम करने लायक, सर्वदा अनुकरणीय हैं।

तीर्थाङ्क (सचित्र) विषं ३१, सन् १९५७ ई०]—इस अङ्कमें तीर्थोंकी महिमा, उनका स्वरूप, वर्तमान स्थित एवं तीर्थ-सेवनके महत्त्वपर उत्कृष्ट मार्ग-दर्शन—अध्ययनका विषय है। इसमें देव-पूजन-विधिसहित, तीर्थोंमें पालन करनेयोग्य तथा त्यागनेयोग्य उपयोगी बातोंका भी उल्लेख है। अतः भारतके प्रायः समस्त तीर्थोंका अनुसंधानात्मक ज्ञान करानेवाला यह एक ऐसा संकलन है जो सभी तीर्थाटन-प्रेमियोंके लिये महत्त्वपूर्ण मार्ग-दर्शक (गाइड) हो सकता है।

संक्षिप्त श्रीमद्देवीभागवत (सचित्र) [वर्ष ३४, सन् १९६० ई०]—इसमें पराशिक भगवतीके स्वरूप-तत्त्व, महिमा आदिके तात्त्विक विवेचनसिहत श्रीमद्देवीको लीला-कथाओंका सरस एवं कल्याणकारी वर्णन है। श्रीमद्देवीभागवतके विविध, विचित्र कथा-प्रसंगोंके रोचक और ज्ञानप्रद उल्लेखके साथ देवी-माहात्म्य, देवी-आराधनाकी विधि एवं उपासनापर इसमें महत्त्वपूर्ण प्रकाश डाला गया है। अतः साधनाकी दृष्टिसे यह अत्यन्त उपादेय और अनुशीलनयोग्य है।

संक्षिप्त योगवासिष्ठाङ्क (सचित्र) विष ३५, सन् १९६१ ई०]—योगवासिष्ठके इस संक्षिप्त रूपान्तरमें जगत्की असत्ता और परमात्मसत्ताका प्रतिपादन है। पुरुषार्थ एवं तत्त्व-ज्ञानके निरूपणके साथ-साथ इसमें शास्त्रोक्त सदाचार, त्याग-वैराग्ययुक्त सत्कर्म और आदर्श व्यवहार आदिपर सूक्ष्म विवेचन है। कल्याणकामी साधकोंके लिये इसका अनुशीलन उपादेय है।

संक्षिप्त शिवपुराण (सचित्र) [वर्ष ३६, सन् १९६२ ई०]—सुप्रसिद्ध शिवपुराणका यह संक्षिप्त अनुवाद परात्पर परमेश्वर शिवके कल्याणमय स्वरूप-विवेचन, तत्त्व-रहस्य, महिमा, लीला-विहार, अवतार आदिके रोचक, किंतु ज्ञानमय वर्णनसे युक्त है। इसकी कथाएँ अत्यन्त सुरुचिपूर्ण, ज्ञानप्रद और कल्याणकारी हैं। इसमें भगवान् शिवकी पूजन-विधिसहित

महत्त्वपूर्ण स्तोत्रोंका उपयोगी संकलन भी है।

संक्षिप्त ब्रह्मवैवर्तपुराणाङ्क (सचित्र) [वर्ष ३७, सन् १९६३ ई०]—इसमें भगवान् श्रीकृष्ण और उनकी अभित्रस्वरूपा प्रकृति-ईश्वरी श्रीराधाकी सर्वप्रधानताके साथ, गोलोक-लीला तथा अवतार-लीलाका विशद वर्णन है। इसके अतिरिक्त इसमें कुछ विशिष्ट ईश्वरकोटिके सर्वशक्तिमान् देवताओंकी एकरूपता, महिमा तथा उनकी साधना-उपासनाका भी सुन्दर प्रतिपादन है। इसकी कथाएँ रोचक, बड़ी मधुर, ज्ञानप्रद और कल्याणकारी हैं। यह वैष्णवपुराणका साररूप कहा जाता है। उपयोगी अनुष्ठेय सामग्रीके रूपमें इसमें अनेक स्तोत्र, मन्त्र, कवच आदि भी दिये गये हैं।

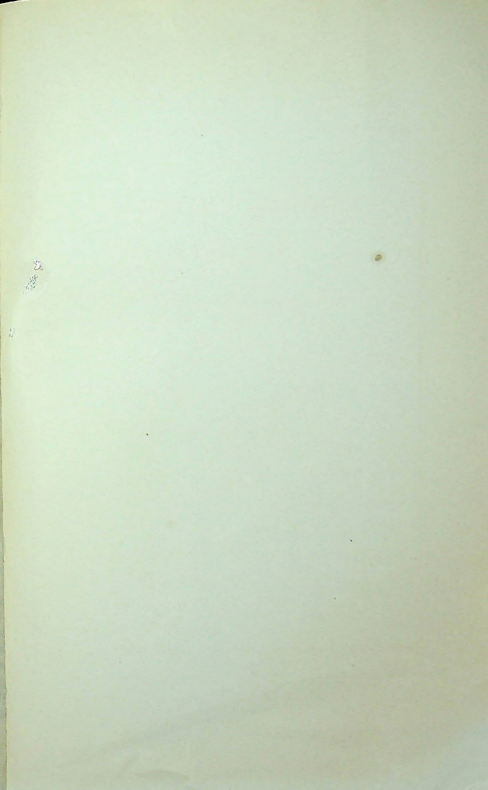
परलोक और पुनर्जन्माङ्क (सचित्र) [वर्ष ४३, सन् १९६९ ई०]—मनुष्यमात्रको मानव-चरित्रके पतनकारी आसुरी-सम्पदाके दोषोंसे सदा दूर रहने तथा परम विशुद्ध उज्ज्वल चरित्र होकर सर्वदा सत्कर्म करते रहनेकी शुभ प्रेरणाके साथ इसमें परलोक तथा पुनर्जन्मके रहस्यों और सिद्धान्तोंपर विस्तृत प्रकाश डाला गया है। आत्म-कल्याणकामी पुरुषों तथा

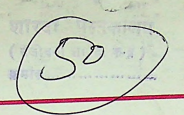
साधकमात्रके लिये इसका अध्ययन-अनुशीलन अति उपयोगी है।

श्रीहनुमान-अङ्क (सचित्र) [वर्ष ४९, सन् १९७५ ई०]—इसमें श्रीहनुमान्जीका आद्योपान्त जीवन-चरित्र और श्रीरामभक्तिके प्रतापसे सदा अमर बने रहकर उनके द्वारा किये गये क्रिया-कलापोंका तात्त्विक और प्रामाणिक एवं सुरुचिपूर्ण चित्रण है। श्रीहनुमान्जीको प्रसन्न करनेवाले विविध स्तोत्र, ध्यान एवं पूजन-विधियाँ आदि साधनोपयोगी बहुमूल्य सामग्रीका भी इसमें उपयोगी संकलन है। अत: साधकोंके लिये यह उपादेय है।

शिवोपासनाङ्क (सचित्र) [वर्ष ६७, सन् १९९३ ई०]—इसमें शिवतत्त्व एवं शिवोपासनापर तथ्यपूर्ण विवेचनके साथ, भगवान् विष्णुको शिवोपासना, जगन्माता लक्ष्मीको शिव-निष्ठा, भगवान् नृसिंहको शिव-भिक्त और महिष विसष्ठ, दुर्वासा, लोमश, महामुनि गर्ग तथा महिष वाल्मीकि आदिको शिवशरणागित एवं भिक्त-विषयक सुन्दर आख्यान हैं तथा सुप्रसिद्ध शैव-तीथों एवं द्वादश ज्योतिर्लिङ्गोंके वर्णनसिहत इसमें भारतके एवं विश्वके सुविख्यात शिवालयों (शिव-मन्दिरों) का सचित्र वर्णन भी उपलब्ध है। अनेकों शिवभक्तों और उपासकोंके रोचक, शिक्षाप्रद चरित्र इसके उल्लेखनीय आकर्षण हैं।

commitment of the second code the state of waster to allow the our district on labor one court to be all the same forestern place of those are the party of the first





॥ श्रीहरिः ॥

# गीताप्रेस, गोरखपुरसे प्रकाशित

# उपनिषद्

| ईशादि नौ उपनिषद्   | अन्वय, हिंदी व्याख्यासहित    |
|--------------------|------------------------------|
| ईशावास्योपनिषद्    | हिंदी अनुवाद शांकर भाष्यसहित |
| केनोपनिषद्         | (,, ,,)                      |
| कठोपनिषद्          | (,, ,,,)                     |
| माण्डूक्योपनिषद्   | (" ")                        |
| मुण्डकोपनिषद्      | (" ")                        |
| प्रश्नोपनिषद्      | (" ")                        |
| तैत्तिरीयोपनिषद्   | (,, ,,)                      |
| ऐतरेयोपनिषद्       | (,, ,,)                      |
| श्वेताश्वतरोपनिषद् | (,, ,,)                      |
|                    |                              |